
Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

i 

Universidad de Los Andes 
Museo Arqueológico Gonzalo Rincón Gutiérrez 
Mérida, Venezuela 

Alquimia social:

 transformando escoria en escultura  

Etnografía para comprender y calmar la Venezuela violenta 

Valle Verde II, estado Carabobo 

CDCHTA Código  D-436-12-09 

Tesis presentada para la obtención del título de 

Magíster en Etnohistoria, mención Etnología 

Por: 
Politóloga Eleonora Pérez Gavidia 

Tutora: 
Profesora Yanett Segovia 

Doctora en Antropología de la Violencia 

2014 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

ii 

Universidad de Los Andes 
Museo Arqueológico Gonzalo Rincón Gutiérrez 

Alquimia social: 

transformando escoria en escultura 

Etnografía para comprender y calmar la Venezuela violenta 

Valle Verde, estado Carabobo 

CDCHTA Código  D-436-12-09 

Politóloga Eleonora Pérez Gavidia 

Aprobada por: 

 Tutora:  Prof. Yanett Coromoto Segovia 

Jurado 1:  Prof. Jacqueline Clarac de Briceño

 Jurado 2:  Prof. Omar González Ñanez

En la ciudad de Mérida, a los  doce días del mes de  febrero de 2014.

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

iii 

Resumen 

El desarrollo de un proyecto artístico comunitario llevado a cabo en el barrio Valle 

Verde II, de la ciudad Morón, estado Carabobo, generó un proceso de 

transformación de las condiciones de vida del sector, las cuales normalmente 

están cargadas con altos índices de violencia y sufrimiento social. El impacto 

positivo de esas actividades en dicha comunidad, se presta como testimonio para 

los planteamientos del artista Joseph Beuys, quien en el siglo XX, defendió el 

potencial creativo como una fuerza capaz de impulsar al individuo a participar -

activa y responsablemente- en la dinámica social. Las evidencias recogidas de 

esta experiencia y su subsecuente interpretación -a través de la Antropología de la 

violencia y las ideas sobre la Escultura Social de Beuys- servirán para la 

construcción de un texto etnográfico donde se intentará mostrar cómo se entrama 

el modo de vida popular venezolano. Esto, para intentar comprender la 

criminalidad y la delincuencia como manifestaciones del conflicto social latente y 

desbordado, el cual se evidencia con mayor claridad en los sectores en situación 

de riesgo y en contextos sociales marginados. A la posible mitigación de las 

tensiones sociales a través del plausible efecto reconciliador del arte, 

denominaremos para fines de esta investigación: pacificación de la violencia a 

través del Arte; la cual es considerada, producto de un proceso de Alquimia Social. 

Palabras claves: violencia, escultura social, pacificación, arte, Beuys, alquimia. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

iv 

Abstract 

The development of a community art project held at the slum Valle Verde II, 

(Venezuela), generated a transformation of living conditions in the sector, which 

normally are loaded with high levels of violence and social suffering. The positive 

impact of these activities in the community is provided as evidence for the 

approach of the german artist Joseph Beuys, who in the twentieth century 

defended the creative potential as a force capable of driving the individual to 

participate actively and responsibly in the social dynamic. The evidence gathered 

from this experience and its subsequent interpretation, through the anthropology of 

violence and the Beuys` Social Sculpture theory, serve for the construction of an 

ethnographic text which offers the Venezuelan's popular lifestyle, in order to 

understand crime and aggression as manifestations of the latent social conflict, 

which evidences, most clearly, in populations at risk and marginalized social 

contexts. The possible mitigation of these tensions and its plausible reconciling 

effect, it will be referred for the purposes of this research as: pacification of 

violence through art, considered as a product of a social alchemy process. 

Keywords: violence, social sculpture, peace, art, Beuys, alchemy. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

v 

Dedicatoria 

A mi hijo Tomás, 

que vale por dos y más. 

A Lutz, 

sueño perdido en la realidad. 

A Eva, Lucas y Fedora, 

realidad perdida en un sueño. 

A Machera y el resto del Panteón, 

para que armen a los “malandros” con creatividad y conmiseración. 

A Jacinto Plaza, 

 para que alimente siempre los sueños sublimes de los pobres en peculio. 

A Mariano Picón Salas y Don Tulio Febres Cordero, 

para que mis locuaces pensamientos se transmuten en producciones literarias. 

Y a la ecuación denominada Venezuela, 

para que se despeje definitivamente de la manera más positiva posible. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

vi 

Agradecimientos 

A Dios y al Diablo. 

A mí misma, por mi potencial, sensibilidad y empeño, que algunas veces puedan pasar 
por incapacidad, neurosis y terquedad. 

A mi precioso y apreciado hijo Tomás Luciano, por toda la alegría, sabiduría, comprensión 
y gentileza, que me ha brindado desde su nacimiento. 

A mis padres, Leopoldo y Yolanda, por sus cuidados y amor, los cuales me han costado 
tanto interpretar y comprender. 

A mis abuelos, todos fallecidos, porque sé que de ellos provienen muchas de mis 
cualidades y virtudes, las que me permiten acercarme al mundo de esta manera. 

A Lutz, por la oportunidad de vivir esta experiencia, así como las subsecuentes, aun 
cuando hayan estado tan cargadas de violencia y sufrimiento. 

A Alexis, por ser puente, mediador y amigo. Y a Gladis, su esposa, por lo mismo. 

A la gente de Valle Verde, por permitirnos entrar en su comunidad, en sus casas y en su 
cotidiana manera de vivir y convivir. 

A los amigos que colaboraron con nuestro trabajo en el barrio, en especial a María “la 
China” Pont y a Roland Ramírez. 

A Pequiven, Pancho Toro y al capitán Luis García, por abrir el umbral de esta aventura. 

Al personal docente, administrativo y obrero de la maestría de Etnología y del Museo 
Arqueológico Gonzalo Rincón Gutiérrez, principalmente a la profesora Jacqueline Clarac 
de Briceño, al Prof. Omar González Yáñez, a María Eugenia, a Alejandra, al profesor Lino 
y a la profesora Gladis, a Ramón Ibarra, Antonio Niño y a Francisca. Pero sobre todo, a 
mi tutora Yanett Segovia, quien mucho me ayudó e incentivó para concretar este trabajo.

A mis compañeros de cohorte -ambas dos- en especial a Yohana, Nadeska, Rubén y 
Alfonso. 

A Gisela Barrios y a la Biblioteca Los Grandes Espacios, incluyendo a Virgilio. 

Al Cdchta, por las observaciones realizadas a mi anteproyecto y por su pequeño -pero 
significativo- aporte para mi última vista al campo. 

Y a Guayo, por sus pertinentes y afinadas observaciones. Gracias totales. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

vii 

Contenido 

Portada (i)  
Evaluación (ii) 
Resumen (iii)  
Abstract (iv) 
Dedicatoria  (v) 
Agradecimientos  (vi) 

Primera Parte. Preámbulo [1]  

I. Introito [2] 
II. Escenario [5] 

III. Intenciones [16] 
IV. Presunciones [17] 
V. Plataforma [18] 

VI. Lentes [27] 
VII. Tiempo [34] 

VIII. Modo [37] 
IX. Amparo [41] 
X. Exhortación[43] 

Segunda Parte. Arqueología de lo cotidiano [45] 

Hay Morón en la costa [46] 

Tristezas paisajeras [49] 

Cara 'e bobo [50] 

Verde que te quiero verde [52] 

La basura en su lugar [53] 

Palito mantequillero [55] 

Mene Grande [57] 

Potencias del eje [59] 

Hierro y Reflejo [61] 

Escultura Social [61] 

Alquimia Social [64] 

Voluntad de poder [68] 

Poder [69] 

En busca de respeto [70] 

Mi Costilla [71] 

Necrópolis [73] 

Desmadre [74] 

Coño 'e madre [77] 

Mala maña [78] 

Infancia [79] 

Chamba [80] 

Chicharra [84] 

Miedo a la libertad [85] 

Cobertura [85] 

El callejón de la puñalada [86] 

La sangre de Cristo [87] 

Sexo loco [88] 

¿Cómo se come eso? [90] 

MacGyver venezolano [91] 

Chatarritas [92] 

Frente en alto [94] 

Embraguetados [95] 

El reflejo del hierro [96] 

Por la plata baila el mono [98] 

El poder del ahora [98] 

Las apariencias engañan [99] 

Cool Mac Cool [100] 

Sufrimiento social [103] 

Mi bicha [105] 

Sobre la liberación [106] 

Chismógrafo [108] 

Control Machete [108] 

Dime lo que tienes y te diré 
quién eres [109] 

Mi villano favorito [110] 

Moronas [111] 

Robin Hood vs. Juanito 
Alimaña [112] 

Son de Caracas [114] 

País de garimpeiros [117] 

Ojo pelao‟ [118] 

Cuentos de camino [120] 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

8 

Infierno o purgatorio [121 
] 
Yo, robo [122] 

Madrugonazo al hampa [123] 

Talión [125] 

Burrocracia [125] 

Seguro mató a confianza 
[126] 

Mamba negra [127] 

Crisomallo [128] 

Con todos los hierros [129] 

El séptimo arte [129] 

Campeón [133] 

Quien no llora no mama [133] 

Pureza y peligro [134] 

Un territorio, dos países [135] 

De terror [137] 

El que no arriesga no gana 
[140] 

Terminal [140] 

Toque con los ojos, mire con 
las manos [141] 

El cuerpo del delito [142] 

Los Brutus [144] 

Repertorio [145] 

Gonzalo habla claro [146] 

Los que quieran patria, 
vengan conmigo [148] 

Causa [150] 

Caín y Abel [151] 

Primero la Justicia [151] 

Báilame ese trompo en la uña 
[153] 

Calzado [153] 

Una moto para Coro [153] 

Entren que Cavim cien [154] 

Juventud en el respirador 
[155] 

Arquitectura del paisaje [155] 

Rulbanismo [156] 

¡Qué nota! [158] 

Número dos [160] 

Misiones [160] 

Con real y medio [161] 

Das Kapital [161] 

El llanero solitario [162] 

Candela Brava [162] 

A caballo regalado [163] 

Amorfo [164] 

Wayúu [165] 

Deja la violencia [166] 

Llover sobre mojado [171] 

Cachicamo busca su cueva 
[172] 

Cachicamo diciéndole a 
morrocoy conchúo [172] 

Cachicamo trabaja pa „lapa 
[173] 

Inteligencia emocional [174] 

Hagamos las paces [181]

Tercera Parte. Desenlace [184] 

Cavilaciones finales [185] 
De liberaciones [194] 
Complementos [196]

I. VVV, Viva Valle Verde [197] 
II. Santa María [199]
III. Cada loco con su tema [201]
IV. El proceso creativo [206]
V. Arte para la vida [213] 

VI. Periódico de ayer [218]
VII. Séptimo arte [220]

VIII. Humor [223]
IX. Música maestro [224]
X. Fotografía etnográfica [226] 

Bibliografía [259] 
Hemerografía [268] 
Publicaciones electrónicas [282] 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

1 

Primera parte. Preámbulo 

“La violencia es miedo de las ideas de los demás y poca fe en las 
propias” 

Antonio Fraguas Forges 

“No hay infierno que no contenga la entraña de algún cielo” 
María Zambrano 

“El hombre que se atreve a expresarse 
ha dado su primer paso hacia la libertad” 

María Zambrano 

“Sólo en la escritura se alcanza la plenitud artística” 
 Stephen Tyler 

“Ya sea que se encuentre en un museo o en una venta de garaje, la 
cultura siempre está enlazada con la política de las ideologías en 

conflicto” 
Renato Rosaldo 

“El arte que no penetra en el corazón de las necesidades de la sociedad, 
no es arte”. 

Joseph Beuys 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

2 

 

Introito 

 

El presente es un ensayo interpretativo presentado como una propuesta 

inacabada, que tiene las intenciones de suscitar un debate e invitar a la reflexión 

sobre las diversas representaciones y manifestaciones de la violencia en 

Venezuela; aun cuando en él se recojan específicamente pequeñas, pero 

numerosas muestras sobre la manera como se teje la trama de la delincuencia y 

criminalidad en los sectores populares venezolanos, evidenciando el conflicto 

social del país y su intensidad. Desde una observación participante, realizada en 

el sector Valle Verde II del Estado Carabobo, se narran sucesos –fenómenos– que 

contiene comentarios desde una “visión muy íntima” (Geertz, 1989, p. 20). Su 

objetivo: interpretar y comprender la violencia delincuencial de las barriadas de 

Venezuela para poder abordarlas con el propósito de transmutarla. 

 

Se busca comprender el mundo interior de los sujetos que se muestran como 

violentos para saber si esta conducta tiene un fin instrumental, si es un medio de 

expresión o es, sencillamente, una manifestación de su irracionalidad. La intención 

no es persuadir a nadie de que lo que se dice en el texto es el resultado de haber 

podido penetrar (o haber sido penetrado por) otra forma de vida; en todo caso se 

intenta transmitir –mediante la escritura– una experiencia “claramente biográfica”. 

A lo mejor, quien lea esto, se convence de que si hubiera “estado allí” hubiera 

visto, sentido, percibido y concluido, lo mismo. Este trabajo se hizo no sólo para 

“emprender una crónica del imaginario de una sociedad”; es también una cuestión 

de autotransformación y de autorrevelación, tal y como Bronislaw Malinowski 

(1884-1942) hizo de la etnografía (Geertz, 1989, p. 14-32). 

 

Consecuentemente, se utilizará la fenomenología como una forma de presentar la 

manifestación de las cosas; es decir, su mostración;  así como una reflexión crítica 

sobre la evidencia, la cual se presentará como garantía de la legitimidad de las 

afirmaciones que aquí se hagan (Rodríguez, 1993, p 10). Asimismo, el relato será 

apoyado por la hermenéutica, que no es más que la comprensión e interpretación 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

3 

de esas meditaciones y cavilaciones respaldadas por distintas teorías y viceversa, 

ya que “la teoría debe vincular sistemáticamente la conducta con la interpretación”, 

resultando una teoría de la conducta (Douglas, 1996, p. 143). 

Aunque la mayor parte de la información presentada proviene de lo que se conoce 

como observación participante, se cree que lo que se ejerció en el campo fue una 

investigación acción; ya que lo que motivó la presencia significativa dentro del 

barrio, admitió una interacción duradera e incesante, permitiendo observar las 

diversas fases de la vida de estas personas, sus roles dentro de la familia, la 

interacción con el resto de la sociedad, el desempeño en el barrio y la ciudad, así 

como su papel frente a “otros” cercanos y/o lejanos. Sin embargo, el discurso que 

desplegado a continuación, se respalda sobre lo que Stephen Tyler llamó 

evocación de lo vivido, lo cual se hace a partir de la comunicación entre iguales, 

dejando fuera de consideración a las personas con quienes se convivió de la 

categoría de objeto de estudio. De hecho, para ser honestos, el trabajo de campo 

que apoya este escrito fue un trabajo de campo involuntario, enunciación de 

Raymond Lee utilizada por Dennis Rodgers, quien acuñara un tipo de 

antropología, la “antropología involuntaria”, cuando tuvo que replantearse su 

investigación alguna vez en Nicaragua, cuando el fenómeno de la violencia le 

afectó de manera tal que tuvo que cambiar su comportamiento personal y los 

intereses profesionales que lo habían llevado al lugar (Rodgers, 2004, p. 6).  

Antes de desplazarme a Valle Verde no tenía idea de lo que podía ser vivir en un 

contexto tan deprimido –no deprimente, pero también– y por él, ser afectada. La 

noción de “afecto” como la emplea Jeanne Favret-Saada, quiere decir que al hacer 

un trabajo de campo, el antropólogo logra situarse –o se sitúa– en el lugar del otro 

y es afectado por él. Esto no implica que éste llega a identificarse con el punto de 

vista local, ni que deba aprovecharse de la experiencia de campo para ejercitar su 

narcisismo  (Favret-Saada, 2005, p. 160),  sino que modifica a partir del contacto 

con él, corriendo el riesgo de poner en duda, y de alterar, sus imágenes y visiones 

de mundo anteriores a la experiencia.  Es como un dispositivo que va más allá de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

4 

la observación participante y de la misma empatía. Se puede observar 

participando o participar observando pero ser afectado va más allá; es un estatus 

epistemológico diferente que se caracteriza por una comunicación no verbal, no 

intencional e involuntaria, y por el surgimiento y el libre juego de efectos 

desprovistos de representación, que permite explorar las propias opacidades 

inconscientes del sujeto que observa frente a sí mismo, lo que termina teniendo 

una eficacia terapéutica. “Es como estar invadido por una situación y por sus 

propios afectos, lo que moviliza o modifica el propio capital de imágenes” (Favret-

Saada, 2005, p. 159), tanto así que se hace imposible narrar la experiencia por un 

tiempo. Y cuando esto se logra, no se puede comprender. El momento de ser 

comprendida viene más tarde. Es así como la experiencia que origina esta 

narración, la cual se inició a principios del año 2007, ha tomado su tiempo para 

poder ser relatada, y ni hablar del que ha tomado –y seguirá tomando– para ser 

comprendida.  

Finalmente, el contenido a continuación se compone de tres partes: una debida 

introducción y contextualización formal del trabajo investigativo, la cual precede a 

un capítulo central único en el que se teje la etnografía entramada con su 

interpretación, a través de una gran variedad de discursos espontáneos 

presentados en un orden que pudiera parecer caótico, pero que responden a la 

noción de bricolaje –manejada por Levi-Strauss en: El Pensamiento salvaje 

(1962)– y que buscará constituirse como método etnológico. Luego se culmina con 

algunas cavilaciones, deliberaciones y complementos que, más que ser 

conclusivos, quieren resaltar y/o agregar aspectos importantes sobre el tema 

tratado; entre los que se emplea la fotografía como recurso de apoyo visual.  Se 

espera que esta “inmersión”, la cual  alguna vez aspiró a ser “poética”, apuntando 

-acaso desatinadamente-  hacia lo aspirado por  Roger Bastide (1983), pueda 

contribuir  de forma alguna con la comprensión, pacificación y trasmutación de la 

violencia en Venezuela, en sus distintas manifestaciones y representaciones. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

5 

Escenario 

La violencia como expresión contingente del conflicto social y su posible 

pacificación a través de prácticas creativas, es algo de lo que se pretende 

interpretar a través del trabajo de campo que da pie a este escrito. Como se 

apuntó anteriormente, éste se inició en el año 2007 en un barrio llamado Valle 

Verde II. El sector está enclavado dentro de la categoría urbana de zona roja y se 

encuentra emplazado dentro de Morón, una ciudad bastante caótica que forma 

parte del cinturón de miseria de una las principales zonas industriales del país; la 

de la Petroquímica de Venezuela (Pequiven). El barrio, la ciudad y la refinería, 

están situados en el estado Carabobo, el cual es uno de los estados con mayor 

índice de violencia del país. 

La visita a esta comunidad tuvo su origen en una versátil propuesta que realizara 

un directivo de alto rango de la Petroquímica de Venezuela, Pequiven, a Lutz 

“Lucho” Podolski, artista plástico de origen alemán, residenciado en Venezuela 

desde hace más de veinticinco años, quien además de ser orfebre, acostumbra a 

transformar piezas de hierro y otros metales en bellas esculturas. El funcionario de 

Pequiven conocía bien el trabajo del artista y lo consideró apropiado para la 

coyuntura que se le presentaba a la refinería.  Por un lado, estaba la necesidad de 

desalojar uno de los patios de la petroquímica para la construcción de una nueva 

planta de urea; y por otro lado, debía atenderse una problemática de seguridad 

generada por la misma chatarra.  Los patios ociosos de la industria se encuentran 

minados de descomunales montañas de desechos, sobre todo ferrosos, que son 

codiciados por los habitantes de los sectores aledaños por tener la facultad de 

poder ser canjeado, en las industrias recuperadora, por sumas de dinero –que 

dependerán de la calidad de las piezas y de los metales que las componen–.  

Se planteó entonces, la realización de una escultura monumental alegórica al 

emblema de la petroquímica que pudiera ser apreciable desde alta mar por los 

navíos que frecuentan arribar en Puerto Cabello, uno de los puertos más 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

6 

 

transitados del país, emplazado muy cerca de la industria. Para ello, se ofrecía la 

utilización de una ínfima parte de la chatarra a movilizar y se proponía el empleo -

como mano de obra de los que tenían como fuente de trabajo la sustracción ilegal 

de chatarra de las industrias de la zona, en especial de Pequiven. De esta 

manera, se impulsaría el movimiento de chatarra del patio requerido para su 

desocupación y se ocuparía a los “chatarreros” en actividades que no irrumpieran 

el funcionamiento de la industria, ni la seguridad personal de sus trabajadores, 

quienes atinadamente habían apodado a sus perpetradores “los garimpeiros”. 

 

Los bien llamados garimpeiros son habitantes de las poblaciones circundantes al 

área de seguridad de Pequiven, entre las que se encuentran barrios como El 

Trapiche, El Paraíso, Valle Verde I y Valle Verde II.  Estas personas incursionan    

–de día o de noche- en el complejo petroquímico para cargarse –al lomo o en 

carruchas improvisadas– un botín –de gramos o kilos– de metal fundible. La 

mayoría de ellos son desertores de la escuela, muchos ni siquiera aprendieron a 

leer ni escribir, pero todos conocen la tabla periódica de los elementos químicos, 

no por su nomenclatura sino por su precio en el mercado de las recuperadoras 

cercanas. El bote de chatarra es su mina, su garimpo, el cual funge –con algunas 

diferencias pero grandes similitudes– tal y como las minas de oro hacen para los 

famosos garimpeiros del Amazonas. 

 
El término brasileño les calza muy bien a estos individuos que arriesgan su vida 

para conseguir algo fundible y canjeable en las recuperadoras y así obtener dinero 

que será gastado en el orden de sus prioridades: alcohol, drogas, sexo, celulares 

último modelo, ropa o zapatos de moda y, por último, comida o medicinas. No 

todos portan armas ni participan en otro tipo de actividad ilícita, pero los que lo 

hacen seguramente destinarán algo para la actualización de ellas y su recarga. 

Además, dependiendo del temperamento de los guardias nacionales y agentes de 

seguridad de turno, corren el riesgo de ganarse uno o varios tiros, o ser sometidos 

a torturas o a temporales detenciones. En el caso de las mujeres, asumen la 

probabilidad de tener que satisfacer las demandas sexuales de los guardias, en 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

7 

caso de ser aprehendidas. Paralelamente a cualquier consecuencia legal o moral, 

está el hecho de que ingresan en zonas contaminadas por sustancias altamente 

tóxicas –algunas veces hasta radioactivas– que degeneran su salud hasta roer 

sus huesos. 

Pero, garimpeiros es el segundo apodo que se gana esta gente con el sudor de su 

frente y de su cuerpo entero, ya que las distancias que deben recorrer son largas. 

Para llegar al “bote” deben transitar aproximadamente nueve kilómetros, 

equivalentes a dos horas y nueve mil metros de matorrales, pantanos y 

mapanares. Sin embargo, la culebra que normalmente los matará no está en el 

monte sino en la ciudad. Esto debido al primer apelativo, de uso más corriente e 

implicaciones más cotidianas, por el cual no han hecho ninguna cosa más que 

existir, y es el que verdaderamente define y decide su vida e identidad: malandro. 

Para ser malandro no se necesita un arma. Tampoco hablar en jergas, ni estar 

drogado. Mucho menos robar o matar. Eso lo hace hoy día cualquier hijo de papá 

y mamá vestido de punta en blanco y sin amenazar a nadie. Los requisitos para 

ser malandro son más sencillos. Sólo se necesita haber nacido y/o sido criado en 

esta parte del mundo –el Sur–, cumplir con ciertas condiciones materiales de vida 

–ser pobre–, residir en algún territorio maldito –barrios, villa o favela– y si está al

alcance, contar con una coloración de piel lo más oscura posible –negro o en su 

defecto moreno–. Si se cumple con alguna de esas condiciones, el hecho de 

haber nacido y sido socializado en un ambiente de violencia manifiesta e implícita, 

de sufrimiento emocional latente, lleno de rencor, abandono y desilusión, carente 

muchas veces de afecto, comprensión y autoestima, es irrelevante. Sin embargo, 

no se pretende reducir, justificar y mucho menos promover, la delincuencia y 

criminalidad; sólo se quiere entrever que el lenguaje puede errar significaciones, 

generar malinterpretaciones o sembrar generalizaciones, tanto como atinar en sus 

descripciones.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

8 

La violencia no puede entenderse sólo a partir de las causalidades biológicas o 

morales, tampoco como característica exclusiva de las desviaciones mentales o 

legales.  La violencia es un fenómeno de la condición humana que tiene un origen 

multicausal. En cuanto a su representación social se deben considerar muchos 

factores, entre ellos los múltiples actores implicados -ya sean directos e indirectos- 

y su carácter histórico. Por lo tanto, debe comprenderse como un complejo 

constructo social y político que se cristaliza en un tiempo y un espacio específico. 

Además, existen violencias que no están tipificadas en el marco del derecho y las 

normas legales, porque hay una criminalidad que no es aparente; existe una forma 

de violencia soterrada que incide en su manifestación evidente, fomentándola, 

incrementándola, reproduciéndola. La violencia es un fenómeno esencialmente 

político que se da en el marco de convivencia, por eso y para poder revelarlo en 

su amplia dimensión, es necesario observar la interacción social, sobre todo, las 

relaciones sociales en conflicto. 

El conflicto abierto o tácito entre las personas de la misma sociedad, lo que 

Delumeau llamó en su obra El miedo en Occidente, la “vecindad hostil” hace que 

se construyan identidades basadas en el sentimiento de inseguridad, concepto 

desarrollado en Francia hace ya algunas décadas (Blair, 2009, p 13).  Bajo una 

tolerancia tal, se gesta una sensibilidad que justifica ideológicamente la 

marginación y la exclusión de otredades, la cual tiende a execrar y marginar 

cualquier elemento considerado peligroso e indeseable para la seguridad y 

estabilidad del poder; es decir, del statu quo fundamentado en las instituciones. 

Pero también, se desencadenan agresiones y se generan una multiplicidad de 

grupos reaccionarios que defenderán por cualquier vía su derecho a ser y estar en 

el mundo (Segovia, 2008). El hombre necesita crear y manifestar su ser, así sea a 

través de medios que no comprendamos. “Destruir es actuar, es crear a 

contracorriente”, decía E.M. Cioran. La violencia de los barrios, como 

representación del sufrimiento social padecido por los que son y se sienten 

marginados y discriminados, tiene así una lógica válida. Habría que interpelar 

entonces los criterios de normalidad y anormalidad. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

9 

 

Michel Foucault en su obra sobre Los Anormales, incluye a los “individuos a 

corregir”, entre los que ubica a los delincuentes. Contrario a encontrar un resquicio 

para justificar la exclusión, este libro desglosa la genealogía de las relaciones de 

poder, donde se examinan los subterfugios de los que quieren justificar su dominio 

sobre otros. No es normal, ni correcto que una minoría niegue a la mayoría y la 

destruya, coartando su creatividad. Los estereotipos y estigmas de la cultura 

dominantes no siempre aciertan en sus significados y significantes. El sistema, el 

Estado y las instituciones, no siempre tienen la razón y la verdad. Los habitantes 

de la comunidad de Valle Verde son personas “normales” dentro de su proceso de 

socialización. Son personas con una manera de enfrentar la vida determinada por 

condiciones estructurales. No pueden, no quieren o no saben visualizar 

alternativas. Están inmersos en lo que Erich Frömm denominó El miedo a la 

libertad. 

 

En El miedo en la construcción de la identidad, Yanett Segovia (2008), dice que 

“cuando se define, cuando se nombra a aquello que se teme, estamos 

distanciándonos, estamos diferenciándonos, alejando lo que significa un peligro 

para la moral y el bien establecido. Todo aquello que no se ajusta a los modelos 

existentes hay que reinventarlo o marginarlo” (p. 91). Muchas veces la mala fama 

de los barrios –que se construye fuera de ellas– coincide con formas de 

conocimiento generalizante y a menudo superficial de la realidad”. (Puex, 2003, p. 

37). La realidad, como decía Nietzsche, en Consideraciones Intempestivas: es que 

“son los hombres poderosos quienes al designar sus actos como buenos se 

otorgan el derecho de crear valores que son impuestos a los más débiles. Los 

débiles se engañan a sí mismos al conservar los valores de los poderosos”; pero 

no siempre. Muchas veces la cultura de la pobreza reacciona ante la pobreza de la 

cultura. 

 

Pequiven requería desocupar uno de los patios minados de escoria, producto de 

los desechos de las renovaciones de maquinaria y equipos de las plantas. Pero 

también querían deshacerse de los garimpeiros, quienes en términos de algunos 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

10 

 

son personas viles, residuales y marginales. La palabra escoria tiene varias 

acepciones: residuo de metales; persona despreciable; hez de cualquier 

organismo, sustancia o proceso. Utilizada en el plano social la categoría escoria, 

no es más que una enunciación peyorativa para degradar y rebajar a personas 

que, por tener ciertas condiciones de vida, son consideradas y tildadas como 
residuales; es decir, que son heces, chatarra humana, escoria social. El asunto se 

presentaba entonces, como un caso de doble escoria y un desafío duplo de 

escultura. Una gran ocasión para Podolski, quien compartía con los “garimpeiros” 

la práctica de recuperar los metales desechados, así como la convicción -deferida 

por otro artista alemán, Joseph Beuys- de que cada hombre tiene un potencial 

creativo con el que puede transformar su vida; por lo que quiso armar un equipo 

multidisciplinario para trabajar en ese espontáneo laboratorio social que se le 

ofrecía. Y, conjugando elementos de la química, la metalurgia, la ciencia política, la 

antropología, la cultura popular, el misticismo y el arte, se aglutinó un proyecto 

creativo para recuperar parte de la chatarra del bote de Pequiven en la medida en 

que se “purificaban” algunas esas almas del barrio despreciado, marginado y 

afligido, transmutándolas a través de un estupendo experimento de, lo que se ha 

llamado para la exposición de esta experiencia, alquimia social. 

 

El experimento alquímico fue llevado a cabo bajo la figura de un proyecto de 

desarrollo social de mediación artística. Para ello, se conformó un espacio de 

trabajo en pleno barrio, llamado Taller Escuela Valle Verde, que funcionó durante 

aproximadamente año y medio, en donde se impartieron cursos libres de varias 

técnicas artísticas y artesanales. Era fundamental entrenar bien a los voluntarios 

en aras de que fueran capaces de ayudar efectivamente en la construcción de la 

escultura solicitada por la petroquímica; más aun cuando las dimensiones de las 

piezas a reciclar ya eran de una magnitud monumental. A lo largo de los talleres 

ofrecidos se inscribieron un poco más de 100 (cien) personas. De allí, salieron 

bien preparados 8 (ocho) y medianamente 22 (veintidós). La mayoría eran 

muchachos y muchachas jóvenes, todos humildes, muchos desescolarizados o 

desempleados, algunos atracadores y prostitutas de oficio, varios exconvictos en 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

11 

 

régimen de presentación y alguno que otro homicida en acción. Por varias razones 

la escultura material –escultura en términos del arte clásico– no presenta las 

dimensiones, locación, ni características que aspiraba inicialmente el directivo de 

Pequiven. Se la quiso ubicar en el centro de Morón para comunicar un mensaje a 

la ciudad: que los habitantes del barrio Valle Verde II eran capaces de hacer otras 

cosas además de azotar a la industria y a la gente; que ellos son personas 

capaces de realizar cosas valiosas, bellas y constructivas. 

 

Inicialmente, se conformó un equipo base, para comenzar a trabajar en el 

proyecto, compuesto por tres personas: “Lucho” Podolski, anteriormente descrito, 

“padre” seminal del proyecto. Eleonora Pérez Gavidia, fecunda “madre” del 

proyecto y quien escribe el presente documento como trabajo final para optar por 

el título de maestrante en Etnología. Formada académicamente en Ciencias 

Políticas, aportó su sensibilidad humana, experiencia social e intuición en la 

técnica del mosaico y el color. Y Alexis Flores, “útero” del proyecto, mecánico de 

profesión, herrero de oficio eventual y conquistador de hobby, quien es habitante 

de El Chama, un peligroso barrio de Mérida, rasgo que –aunado a su carisma 

habitual y múltiples habilidades– lo hizo crucial para la gestación y sostenimiento 

del proyecto. Luego se incorporaron tres personas más, a saber: Roland Ramírez, 

pintor y místico ligado a la selva, los yekuanas y muchas manifestaciones del 

“mundo salvaje”; enseñó a dibujar, modelar y otras técnicas artísticas. María “La 

China” Pont, metódica, apacible y muy aguda en sus observaciones, fue la 

profesora de cerámica.  Alberto Hernández, quien dio clases de cocina mientras 

les enseñaba a las chicas geografía mundial, para abrirle las puertas de su 

estrecho mundo a uno más amplio. Y Fernando “Zacarías” Delgado, quien estaba 

preparado para ocuparse de la parte de las plantas y jardinería, aunque finalmente 

ese taller no se llevó a cabo. 

 

Por la experiencia vivida, se puede asegurar que las personas “marginales” tienen 

potencial tanto para ser escoria como para transformarse en verdaderas 

esculturas.  Su naturaleza es tan corrompible hacia algo muy vil, como elevable 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

12 

 

hacia algo muy sublime. Pueden ser plomo o pueden ser oro.  Al igual que 

cualquier ser humano, tienen la disposición de ser moldeados por las 

circunstancias individuales, psicológicas, sociales y estructurales en las que viven. 

Pero también, tienen la capacidad de transformar el cuerpo social que componen. 

Esta pericia fue denominada por Wilhelm Lehmbruck como plástica social. 

Lehmbruck atribuía al humano la capacidad de crear, aun cuando remarcaba la 

necesidad de hacer uso de esta facultad para perfeccionarla. Concebía la 

creatividad como la redefinición de las formas ya caducas para así fomentar la 

vida, el alma, el espíritu y la libertad. Para él, todo saber provenía del arte de lo 

creativo, hasta el pensamiento, el cual incluía dentro de la plástica social. “El 

hombre todo lo transforma”, decía.   

 

La Plástica Social fue parte de la teoría antropológica de la creatividad y el 

concepto ampliado del arte de Joseph Beuys, quien en la década de los 70‟ 

defendió el arte como la ciencia para la libertad, en donde el corolario: cada 

hombre es un artista, definía al humano como un ser con facultades creativas que 

debían ser perfeccionadas y reconocidas. De esta manera, ejerciendo sus 

facultades se integra el hombre al „cuerpo social‟ con acciones estéticas, para dar 

paso a un cambio en las estructuras ya agotadas, mediante un proceso que 

implica la liberación y desarrollo de las tapiadas energías del espíritu y el alma, a 

través del arte.  

 

Beuys vio en el arte el antídoto para la alienación, como una cura para la sociedad 

enferma, una medicina que renovaría a la colectividad, ya que emancipa al 

hombre y le permite autodeterminarse, crearse de sí mismo. El arte, como origen 

de todo lo que el hombre produce en cualquier campo de trabajo, adquiere  un 

alcance y una dimensión política en la medida en que abre un espacio público 

horizontal y habilita las capacidades de mucha gente que, teniendo voluntad 

expresiva y sensibilidad, no se ven a sí mismos como artistas, ni siquiera como 

humanos. Todo ser humano es depositario de una fuerza creativa, un potencial y 

esa fuerza creativa universal se revela a través del trabajo –de cualquier tipo–.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

13 

 

Son las acciones de cada individuo las que construyen nuevas estructuras de 

sociedad; labor previa para crear una Escultura social. El objetivo nunca estuvo en 

producir objetos, es decir „obras de arte‟, sino en hacer acciones con 

repercusiones sociales. Se considera que el alcance del proyecto fue mucho 

mayor al solicitado, se suscitó fue una transformación en el barrio, la obra real fue 

de carácter social. Más que el ferrocemento y el mosaico con que se construyó la 

escultura, lo que se moldeó fue la misma comunidad.  Sin embargo, la escultura 

realizada se levanta hoy en la avenida Yaracuy, una de las principales vías de 

acceso a Morón, por lo que se ha convertido en una referencia turística además de 

haber suscitado topónimos, chistes, cuentos de camino, oportunismos políticos y 

muchas historias locales alegóricas a su nombre: El Cachicamo.   

 

La experiencia en la comunidad de Valle Verde II inicia con una invivencia 

(Moreno, 2002) desde enero del 2007 hasta mayo del 2008, que luego será 

reforzada por diferentes visitas al campo con estadías de distintos períodos y con 

una ocasional comunicación telefónica con las personas más allegadas. Todo lo 

cual ha servido para profundizar lo que se intuyó durante la ejecución del proyecto 

mencionado anteriormente. No se trató nunca dignificar o reivindicar socialmente a 

estos sujetos; más se aprecia mucho estos resultados, considerándolos como 

valores agregados. Mucho menos hubo la intención de “civilizarlos”, regenerarlos o 

apaciguarlos. La idea estaba lejana de ser una política de dominación disfrazada, 

como la aplicada por los españoles en la época de la conquista. Lo que realmente 

se persiguió con este experimento fue la activación del potencial creativo de estas 

personas, la estimulación de su libertad de expresión, el incentivo de la creatividad 

inherente a cada uno de ellos para trasmutar ese potencial destructivo que los 

hace estar a la defensiva y ser tan agresivos. Puede que el término transmutación 

levante suspicacias y aprehensiones a muchos. Lo que se quiere significar es el 

proceso mediante el cual se obtuvo el efecto reconciliador, mediador, 

transformador, que se ha llamado pacificación. 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

14 

 

No hubo propósitos asistencialistas, ni de rehabilitación; sólo la intención de 

integrar a los muchachos a un proceso creativo para ver de qué eran capaces. En 

ningún momento se planteó como un fin desvincular a los jóvenes de la 

problemática de violencia del barrio y de su aislamiento social aun cuando esto se 

dio espontáneamente. En la medida en que –voluntariamente- participaban en los 

talleres, se iban alejando de sus actividades delictivas ordinarias. Quizás no del 

todo, pero sí en gran medida. Maravillosamente, se fueron armonizando en sus 

relaciones consigo mismos y con los demás. Se percibía una baja en los niveles 

de violencia. Dejaron de irrumpir en el patio de chatarra con tanta frecuencia. 

Redujeron el consumo de drogas, por lo menos en las horas que laboraban en el 

taller. Se relacionaron con el medio ambiente de una manera más benévola y 

respetuosa. Sus mecanismos de rebeldía innatos se doblegaron ante un trato 

horizontal y amistoso. Aceptaban la autoridad de los instructores. La búsqueda de 

respeto mediante armas y acciones violentas se invalidaron ante el respeto 

conseguido por la realización personal basada en el trabajo creativo. La 

satisfacción consigo mismos era evidente. Activaron una parte de su potencial que 

yacía en latencia de muerte; el tánatos dejó de aplastar y dominar al eros. El 

efecto terapéutico del arte, como vehículo de transformación, integración y 

desarrollo de las potencialidades humanas, hizo de las suyas. 

 

 A partir de lo anterior, se desprende la convicción de que el estímulo del potencial 

creativo en los espacios de violencia, mediante el trabajo artístico -acciones 

humanas creativas- transforma el potencial destructivo que hace que estas 

poblaciones atenten contra la propia vida, su comunidad y la sociedad. Asimismo 

se corrobora el hecho de que mediante la realización personal se logra restablecer 

el tejido psico-social y se estimula el verdadero poder popular; es decir, se 

responsabiliza y concientiza a cada individuo sobre la creación y posible 

transformación de sus condiciones de vida, generando confianza en sí mismos y 

en los otros. Por tanto, se cree que se puede llegar a una pacificación de la 

violencia a través del arte. O a una trasmutación de la escoria social en escultura 

social.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

15 

 

Ya bastantes dudas y vacilaciones ha habido en torno a la alquimia en sus planos, 

material y espiritual, como para proponerla el social. Sin embargo, por los 

resultados de la experiencia, se cree que se logró “purificar”, sea ya temporal o 

parcialmente, el entorno y verdadera identidad de esta comunidad, a través de un 

proceso creativo, el cual obviamente implicó la transformación de la materia, 

porque después de todo el hombre es corpóreo, no únicamente espíritu. 

Asimismo, se “cristalizó” una sensibilidad y comprensión ante la otredad en que se 

estaba inmerso. Lo más remarcable de este proceso de cambio, de osmosis, fue 

el hecho de reconocer las diferencias como una suma de experiencias históricas 

diferentes, lo que posibilitó el diálogo y entrecruzamiento de las diferentes redes 

de significación que interactuaban, las cuales aparentemente estaban separadas. 

La elaboración del conocimiento cambia el sujeto de conocimiento, como 

demostró Rabinow. Y esto es parte de lo que se quiere significar con el proceso 

alquímico, también. 

 

En este punto, es pertinente entonces plantearse interrogantes que ayuden a 
dilucidar las violencias en este tipo de espacios, tales como: ¿Es la violencia una 

causa o un efecto? ¿Existe relación entre los mecanismos de poder político 

y la violencia manifiesta de algunos sectores populares?  ¿Cuál es el poder 

del arte? ¿Es el arte un mecanismo pacificador? ¿Se pueden pacificar y 

trasmutar los espacios de violencia a través de la estimulación del potencial 

creativo de los individuos que los conforman? ¿Es posible la trasmutación 

de los planos culturales? ¿Existe la alquimia social? 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

16 

 

Intenciones 

 

 Deconstruir la cotidianidad del barrio Valle Verde II (Morón, estado 

Carabobo), mostrando la trama del modo de vida popular venezolano, para 

conocer la importancia de los factores sociales y culturales como 

determinantes de la conducta humana. 

 

 Describir las diversas manifestaciones y representaciones de la 

violencia en el barrio Valle Verde II, del municipio Juan José Mora de 

Morón, estado Carabobo, para considerar el factor psicológico en la 

explicación del hecho político. 

 

 Evaluar la incidencia de los elementos afectivos y cognoscitivos en el 

proceso de socialización y en la efectividad de los mecanismos de 

inclusión, entre los integrantes de la zona. 

 

 Examinar las posibles causas y consecuencias del sufrimiento social 

de los individuos del sector Valle Verde II, para comprender la delincuencia 

y la criminalidad como modos de expresión de sus aflicciones. 

 

 Considerar el factor político en la estructura de la personalidad, para 

analizar la marginalidad de los barrios y sectores populares (entre ellos 

Valle Verde) como parte de las relaciones de poder en Venezuela. 

 

 Valorar el poder del arte –en su concepción ampliada- como 

mecanismo reconciliador de las tensiones sociales, para apreciar el impacto 

transformador y pacificador de la creatividad a nivel individual y comunal, en 

Valle Verde II, Morón, estado Carabobo. 

 
 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

17 

 

Presunciones 

 

 La conducta y rol social de los individuos de Valle Verde II, como 

muestra del modo de vida popular venezolano, son congruentes con su 

proceso de socialización, y han sido definidas y prescritas dentro del 

engranaje de la estructura social, como pautas de expectación negativa. 

 

 Las representaciones delictivas y criminales de los suburbios 

populares y las barriadas marginales de Venezuela, son una manifestación 

del descontento de estos sectores de la población, así como de las 

relaciones sociales en conflicto y de las asimetrías de poder. 

 

 Las carencias afectivas y cognoscitivas del entorno familiar y social 

de los individuos disociados, inciden determinantemente en la formación de 

una conducta violenta y delictiva.  

 

 La disgregación familiar tiene su génesis en el devenir del rol de la 

madre y del padre dentro de la sociedad venezolana e incide en la 

normalización de la violencia. 

 

 La violencia expresada por los jóvenes marginales urbanos es 

consecuencia de la violencia recibida de manera subrepticia y simbólica, 

mostrando cómo las estructuras recibidas moldean la conducta humana, la 

que a su vez altera las estructuras recibidas. 

 

 La frustración y agresividad de los individuos pueden ser 

trasmutadas a través de la estimulación de su potencial creativo, 

contribuyendo a la pacificación de la violencia a través del arte. 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

18 

Plataforma 

El estudio de la violencia no es algo nuevo en las ciencias sociales. La sociología, 

psicología, la ciencia política, la criminología y otras especialidades, ya han 

indagado sobre ella desde sus diversas perspectivas, tal y como observa Rosa del 

Olmo, socióloga y criminóloga venezolana, “si se realizase un arqueo bibliográfico, 

se encontraría que ha sido parte de la agenda de todas las ciencias sociales para 

estudiarla desde diferentes enfoques”. (Del Olmo, 2000, p. 1). Este fenómeno ha 

estado presente en todo la historia de la humanidad, pero es durante los últimos 

20 años que se ha convertido en uno de los temas más importantes y más 

difundidos por los medios de comunicación masiva, debido quizás, al cambio en 

sus formas, a sus impactos sociales y económicos, al incremento de su magnitud 

y al surgimiento de nuevos tipos.  La violencia se ha extendido por todos los 

países y ciudades del mundo con peculiaridades y ritmos propios, lo que ha 

provocado cambios sobre las migraciones, el urbanismo, la demografía, la 

interacción social, la salud y la calidad de vida de los individuos. Desde Mohandas 

Karamchand “Mahatma” Gandhi, quien murió en la defensa de su política de la no 

violencia hasta pacifistas desesperanzados como Gunther Anders, quien terminó 

afirmando que “la única salida es la violencia”, existen numerosas intervenciones 

teóricas y prácticas sobre la manera de abordar el asunto. Grandes teóricos de 

diversas tendencias y escuelas, como Hannah Arendt, René Girard, Michel 

Foucault, Max Weber, Walter Benjamin, Pierre Bourdieu, Frantz Fanon, Georges 

Sorel, Norbert Elias, Karl Marx y Friedrich Engels –entre otros– han hablado sobre 

el tema a nivel mundial. 

Las reflexiones sobre el tema de la violencia, se han hecho desde diversos puntos 

y bajo diversas formas de interpretarla, por lo que su concepto se ha ido 

transformando lentamente. Sin embargo, al hacer referencia a ésta, se debe 

considerar básicamente, la resolución no pacífica de los conflictos; conflictos que 

se dan intrapersonal e interpersonalmente; por lo que se deben aprehender para 

su comprensión aspectos de tipo psicológico, moral, político, social y cultural.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

19 

 

Se propone entonces una definición de la violencia a partir de cuatro modalidades, 

las cuales no deben considerarse como dimensiones autoexcluyentes: 

 

1. La violencia política que incluye aquellas formas de violencia física y terror 

administrada por las autoridades oficiales y aquellos que se le oponen tales como 

represión militar, tortura policial, resistencia armada,  en nombre de una ideología, 

movimiento o tendencia política.  Es la forma de violencia más presente en la 

historiografía y en la ciencia política, tradicionalmente reducida a sus aspectos 

más institucionalizados. 

2. La violencia estructural se refiera a la organización económico-política de la 

sociedad que impone condiciones de dolor físico y emocional, desde altos índices 

de morbosidad y mortalidad hasta condiciones de trabajo abusivas y precarias. 

Este término fue acuñado por Johan Galtung en 1969, fundador del campo de 

Estudios por la Paz y los Conflictos, para enfatizar el compromiso social-

demócrata con los derechos humanos. 

3. La violencia simbólica definida en el trabajo de Pierre Bourdieu de 1997 como 

las humillaciones internalizadas y las legitimaciones de desigualdad y jerarquía, 

partiendo del sexismo y racismo hasta las expresiones internas de poder de clase. 

Se ejerce a través del conocimiento, desconocimiento, sentimiento y con el 

inconsciente consentimiento de los dominados. 

4. La violencia cotidiana que incluye las prácticas y expresiones diarias de la 

violencia en un nivel micro-interrelacional. Es una adaptación de Scheper-Hugues 

(1997) para centrarse en la experiencia individual vivida, que normaliza las 

pequeñas brutalidades y el terror a nivel de la comunidad y crea un sentido común 

o “ethos” de la violencia. (Bourgois, 2001 en: Ferrándiz y Feixa, 2002, p. 5-6). 

 

Aun cuando se tocarán los diferentes matices y entrecruzamientos de las diversas 

dimensiones de la violencia anteriormente descritas, la que se quiere revelar aquí 

es la definida por Galtung como violencia estructural, que es aquella violencia 

indirecta, construida siguiendo unas órdenes sociales, que no puede ser atribuida 

a institución particular y que termina por ser asumida como natural creando una 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

20 

grandísima diferencia entre la autorrealización humana y la potencial. Este tipo de 

violencia es la que se considera responsable de la violencia delincuencial y 

criminal que da pie a esta etnografía, pero que no es la más preocupante por 

considerarla síntoma de la verdadera enfermedad. 

Se vislumbra entonces, dos posibles enfoques en el estudio antropológico de la 

violencia. El tradicional estudio de las culturas de la violencia es decir las pautas 

(usos, costumbres imágenes, ritos) e instituciones culturales (organizaciones, 

poderes, subculturas, redes) que se estructuran a partir de determinados códigos 

para el uso legítimo o ilegítimo de la violencia, ya sea interpersonal o 

autoinflingida. Y el estudio de las violencias de la cultura desde una perspectiva 

micropolítica -basada en la microfísica del poder de Foucault-, es decir la 

presencia de la violencia (política o cotidiana, estructural o microsocial, física o 

simbólica, visible o invisible, experimentada o imaginada) en las instituciones y 

campos culturales alejados de los que se asignan la expresión y resolución de los 

conflictos (Ferrándiz y Feixa, 2002, p. 8). 

Para hablar de los antecedentes investigativos sobre la violencia a nivel 

antropológico, lo más preciso es mencionar el recuento exhaustivo de los 

españoles Francisco Ferrándiz Martín y Carles Feixa Pampols, recogido en su 

artículo: Una mirada antropológica de las violencias (2004), a saber: estudios 

sobre campos de refugiados (Malkii, 1995); bases militares (Lutz, 2001); zonas de 

guerra (Daniel, 1996); quirófanos y UCI (Allué, 1994; Comelles, 2001); textos 

coloniales e imaginarios terapéuticos traumatizados (Taussig, 1987); presos 

políticos (Feldman, 1991); militares, políticos y familiares de desaparecidos 

(Robben, 1995); excombatientes exiliados (Daniel, 1997); drogadictos o traficantes 

de crack (Romaní, 2000; Bourgois, 1995); guerrilleros y médiums espiritistas (Lan, 

1985); infancia atravesados por el asesinato (Zulaika, 1999); reporteros de guerra 

(Pedelty, 1995); viudas de guerra (Green, 1995); mercados de órganos humanos 

(Scheper-Hughes, 2002) y sobre la cualidad escurridiza de la violencia (Robben y 

Nordstrom, 1995).También, presentan trabajos sobre la temática de los migrantes 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

21 

 

indocumentados; policías; médiums espiritistas; niños atemorizados y explotados; 

trabajadores acosados; indígenas en situaciones posbélicas; mujeres excluidas, 

maltratadas y asesinadas; jóvenes marginados; supervivientes de un desastre; o 

violencia en el  mundo de la moda. Nombran además diversas antologías, entre 

las que destacan las editadas por David Riches (The Anthropology of Violence, 

1986); Carolyn Nordstrom y Joann Martin (The Paths to Domination, Resistance, 

and Terror, 1992); Jeffrey A. Sluka (Death Squad: The Anthropology of State 

Terror, 2000); Bettina E. Schmidt e Ingo W. Schröder (The Anthropology of 

Violence and Conflict, 2001); Alexander Laban Hinton (Genocide: An 

Anthropological Reader, 2002); y Nancy Scheper-Hughes y Philippe Bourgois 

(Violence in War and Peace: An Anthology, 2004).  Además, están los estudios del 

terrorismo (Aretxaga, 1988; Aranzadi, 2001); los de etnicidad y violencia reunidos 

por Fernández de Rota (1994) y las investigaciones en torno a la cultura y el 

genocidio, de Frigolé (2003).  En el terreno de las violencias cotidianas destacan 

las aportaciones de Romaní (1996) al de la violencia social, y las de Delgado 

(2001) al de la violencia antirreligiosa y racista. Respecto a las violencias de 

género, contamos con el valioso volumen compilado por Maquieira y Sánchez 

(1990). En Portugal se resalta el notable estudio etnohistórico de Fatela (1989) 

sobre los imaginarios de la sangre y de la calle en la violencia urbana (Ferrándiz y 

Feixa, 2004, p.161-165). 

 

En el ámbito de América Latina, la bibliografía sobre violencia también es muy 

amplia, más si se considera que muchas de las referencias anteriores se basan en 

trabajos de campo realizados en el continente. Se cuenta con numerosos estudios 

sobre la violencia social y algunos sobre la violencia simbólica y estructural. Está 

la contribución de Roger Bartra (1996) sobre las redes imaginarias del poder, las 

aportaciones al estudio de las violencias juveniles editadas por Alfredo Nateras 

(2002),el estudio monográfico incluido en la revista Desacatos (2004), los trabajos 

de los de los antropólogos brasileños Velho y Alvito (1996), el trabajo que ha 

desarrollado Elsa Blair en Colombia, así como la labor del Grupo de Investigación 

Territorialidades, de la Universidad de Caldas, en el que destacamos a Beatriz 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

22 

 

Nates Cruz. También, se subraya la labor de Seguridad Humana en América 

Latina y El Caribe (SEHLAC), una red de trabajo que se surge en el año 2008, 

impulsada por Action on Armed Violence, que está conformada por personas 

individuales y representantes de organizaciones de la sociedad civil, en donde se 

ofrece un espacio para compartir ideas y debatir respecto al tema de la violencia 

armada, así como para coordinar acciones y estrategias comunes y cuentan con la 

participación de organizaciones como la University of West Indies (Jamaica), el 

Servicio de Paz y Justicia -Serpaj- (Argentina y Ecuador), el Instituto Sou da Paz 

(Brasil), la coordinación del Centro de Recursos para el Análisis de Conflicto –

Cerac- (Colombia), quienes han impulsado muchos proyectos además de 

proponer una metodología para la investigación. 

 

En cuanto a las investigaciones sobre la violencia en Venezuela, diferentes 

universidades, instituciones y organismos gubernamentales, se pronuncian en 

torno al fenómeno de la violencia, entre las que se encuentran: la Universidad 

Experimental de Guayana, la Universidad del Zulia, la Universidad Simón Bolívar, 

la Universidad Central de Venezuela, el Observatorio de la Violencia, Observatorio 

Venezolano de Prisiones, el Instituto de Estudios Superiores y Administración, el 

Centro de Investigaciones Populares, entre otras; las cuales han contado con 

personalidades como: Rosa del Olmo, Nelly García Gavidia, Julio de Freitas, 

Francisco Rodríguez, José Ordoñez, Omar González Náñez, Alexander Mansutti, 

Olga Carmandiel, Alberto Ateaga Sánchez, Alexis Romero Salazar, Ángel 

Cisneros, Yves Pedrazzinni, Magaly Sanchez, Rogelio Pérez Perdomo, Lola 

Rebeca Aniyar de Castro, Roberto Briceño-León, Luis Izquiel, Verónica Zubillaga, 

Andrés Antillano, por nombrar algunos. Asimismo, la Escuela de Criminología de 

la Universidad de Los Andes y, dentro de ella, el Centro de Investigaciones 

Penales y Criminológicas (Cenipec), entre los que destacan Yanett Segovia y Félix 

Ángeles, quienes han venido formado nuevos investigadores en la materia.  

 

Sin embargo, para este estudio serán utilizados -primordialmente- los trabajos del 

sacerdote salesiano Alejandro Moreno Olmedo, quien junto a otros investigadores 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

23 

 

se han dedicado a comprender el modo de vida del delincuente violento, dentro 

del mundo-de-vida popular venezolano, expresando sus observaciones a partir de 

métodos y términos muy particulares e interesantes. Yves Pedrazzini y Magaly 

Sánchez, quienes han realizado diferentes investigaciones en el área de la 

sociología urbana, enfocándose en la que llamaron, ya en los años ochenta, la 

“cultura de urgencia” dentro de las metrópolis latinoamericanas. Roberto Briceño-

León, quien ha tratado temas tan variados y relevantes como la violencia en la 

escuela, el transporte público, la policía, los secuestros y las cárceles, procurando 

también discutir las concepciones de la violencia, las respuestas de los 

ciudadanos al temor y la inseguridad, así como sus implicaciones para el sistema 

de justicia y la democracia. Para ello, ha conformado en Caracas, lo que se 

conoce como el Laboratorio de Ciencias Sociales (LACSO) y el Observatorio 

Venezolano de Violencia (OVV), los que ha aportan diferentes puntos de vista 

sobre el tema, resaltando La nueva violencia urbana de América Latina y Violencia 

e Institucionalidad. En esta última producción se recogen interesantes ensayos 

sobre la situación actual de la violencia en el país, dentro del cual se destaca el 

aporte de Verónica Zubillaga, quien además es colaboradora dentro de un exitoso 

proyecto para la construcción de paz en Caracas, como lo es el caso del barrio 

Catuche, ubicado en la parroquia La Pastora, de Caracas. Iniciativa ésta que ha 

sido recogida y sistematizada en el libro: Acuerdos Comunitarios de Convivencia, 

publicado por Amnistía Internacional, en el que investigadores de diversas 

universidades caraqueñas: Manuel Llorens (UCAB), Verónica Zubillaga (USB) 

anteriormente nombrada, Gilda Núñez (UCV – Unimet) y John Souto (UCAB), se 

dieron la tarea de recabar experiencias y testimonios de este proyecto de 

convivencia comunitaria. Esto con el fin de compartir el esfuerzo y los logros de las 

madres que se unieron para acabar con la violencia que afectaba a sus familias y 

a otros grupos del sector, respaldados por la Unidad de Psicología Padre Luis 

Azagra, S.J. del Parque Social de la Universidad Católica Andrés Bello (UCAB), 

Fe y Alegría, el padre jesuita José Virtuoso y colaboradores como Doris Barreto. 
 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

24 

 

Igualmente, se deben mencionar otras experiencias que han intentado promover 

un cambio a partir de proyectos artísticos en diferentes comunidades. Por ejemplo, 

la labor que ha se llevado a cabo, desde el 2005, a través del colectivo Tiuna El 

Fuerte, en la parroquia El Valle de Caracas, quienes conjuntamente con el 

Laboratorio de Artes Urbanas y Voces Latentes, han mostrado cantidad de frutos 

visiblemente reconocidos a través de sus acciones comunitarias, foros, múltiples 

talleres donde captan a la gente a través del baile, la música, el grafiti, las 

tecnologías alternativas y un sinnúmero de actividades creativas que despliegan 

en sus espacios y que se expanden a través de  una red de colaboradores en el 

país. De la misma manera, este colectivo ha creado una plataforma de 

investigación, llamada Juventudes Otras, con un selecto y destacado alumnado de 

la Universidad Central de Venezuela (UCV), específicamente de su carrera 

Psicología social, tutoreados por excelentes personalidades de distintas 

universidades del país, entre los que resalta el licenciado en psicología y 

especialista en criminología, el profesor Andrés Antillano. 

 

Otra práctica es la realizada por el colectivo de danza contemporánea Mudanza, 

grupo adscrito a la Universidad Central de Venezuela, que en los años 2001, 2003 

y 2007, desarrollaron un programa llamado Movimiento Sur, Arte e Identidad 

contra la Exclusión, concebido para niños de la comunidad de San Agustín del Sur, 

en donde ha habido además otros experimentos de este tipo a través de la música 

(Mijares, 2012). Así como la experiencia de las Escuelas Populares para las Artes 

y Tradiciones Urbanas (Epatu), iniciativa que nace en el Distrito Capital bajo la 

coordinación de Master Madriz conjuntamente con el Ministerio de las Comunas, 

en 2009, la cual reúne a más de 200 jóvenes de toda Venezuela para formar parte 

de este movimiento como activistas en artes urbanas –sobre todo el hip hop– en 

31 escuelas que se fundaron en 17 estados del país. Actualmente hay 10 escuelas 

activas en 10 estados. 

 

El sector privado venezolano también ha desarrollado importantes contribuciones 

a este tipo de proyectos. Por ejemplo, la Fundación Cisneros en Caracas, a través 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

25 

 

de su proyecto Piensa en Arte dirigido por María del Pino, basado en 

planteamientos del uruguayo-alemán Luis Camnitzer, quien tiene toda una teoría 

de la enseñanza y el arte, una metodología educativa en función del arte para 

desarrollar el pensamiento crítico racional. También la Fundación Santa Teresa en 

los Valles del Tuy, a través de su proyecto Alcatraz y el caso de la hacienda La 

Colmena en El Hatillo, que son instituciones avocadas a la reinserción de 

personas que han sido víctimas y victimarios de la violencia. 

 

Aún hay que nombrar el trabajo que ha mantenido por 25 años, la Cátedra de la 

Paz y Derechos Humanos “Monseñor Oscar Arnulfo Romero”, que es una 

organización comunitaria de desarrollo social, adscrita a la Universidad de Los 

Andes, dedicada a generar acciones de promoción, formación y protección de los 

derechos humanos y cultura de paz de la infancia, adolescencia y juventud con 

enfoque de desarrollo local sustentable e interculturalidad, mediante  un trabajo 

con los actores sociales –familia, escuelas y comunidad– en el Estado Mérida. 

Otra experiencia comunitaria en este estado es la que se despliega en la conocida 

Escuelita Alternativa del barrio Pueblo Nuevo, sede de varias iniciativas, que lleva 

años en ejercicio, a través de diversos programas. 

 

Entre los antecedentes de las ideas de Joseph Beuys se deben mencionar 

algunos artistas, quienes participaron –directa e indirectamente– en su formación: 

Rudolf Kassner, Walter Warnach, Wilhelm Lehmbruck y Jackson Pollock. Pero 

principalmente se vincula su pensamiento y acción al de Rudolf Steiner y su 

planteamiento sobre la antroposofía. Asimismo, se debe acotar que Beuys fue 

parte de lo que se conoció como el movimiento Fluxus, el cual fue un movimiento 

que, en el siglo XX, aspiró que el arte dejara de ser visto como mercancía y 

trascendiera a otros valores. En cuanto al concepto ampliado del arte, ha sido 

trazada una relación con el concepto ampliado de artista de Friedrich Nietzsche, 

que tiene su expresión en la voluntad de poder.  Nietzsche consideraba que el arte 

era la forma más elevada de la voluntad de poder, lo cual no es otra cosa que la 

demostración de fuerza (esfuerzo) que hace el hombre para estar en el lugar que 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

26 

 

siente que le corresponde en el mundo. El arte es así todo lo creado, todo lo 

engendrado por el hombre, quien es el gran artista. Ser artista es un poder; un 

poder de crear, de producir tanto cosas inanimadas como las mismas 

características de su alma. Bajo esta noción, el arte como poder ordena e impulsa 

la cohesión humana movilizando la creatividad de los sujetos que componen el 

cuerpo social total, de manera que se hacen partícipes de la transformación de 

sus propias condiciones de vida de una manera activa. 

 

En La necesidad del arte, Ernst Fischer dice: “Es indudable que la función esencial 

del arte para una clase destinada a cambiar el mundo no consiste en hacer magia 

sino en ilustrar y estimular la acción”. La tarea social del artista es explicar el 

significado profundo de los acontecimientos a los demás hombres, en hacerles 

comprender el proceso, la necesidad y las reglas del desarrollo social e histórico, 

en resolver para ellos el enigma de las relaciones esenciales entre el hombre y la 

naturaleza, entre el hombre y la sociedad.  El arte es el camino que sigue el 

individuo para retornar a la colectividad” (Fischer, 1973, p. 14-53). 

 

José Manuel Briceño Guerrero, escritor y pensador venezolano, ha afirmado 

reiteradamente en sus seminarios, conferencias, entrevistas personales y en 

muchos de sus ensayos, algunos de ellos recogido en Mi Casa de los dioses 

(2002), que la salida de América Latina es a través del Arte. La intención de esta 

investigación es tomar esa aseveración como un postulado para resolver la 

problemática de la violencia, la cual se ha instaurado en varios niveles de la 

convivencia y se asume que está degenerando la vida social en su conjunto. Con 

este trabajo se pretende demostrar la importancia, pero sobre todo la posibilidad, 

de aliviar el sufrimiento de sujetos sociales que tienden a manifestarse a través de 

medios violentos, para reconciliarlos consigo mismos y con los otros, desde el 

reconocimiento y estímulo de su potencial creativo, a través del trabajo creativo, 

trasmutando sus frustraciones y equilibrándolos. Y así, sembrar nuevas bases y 

abonar las ya existentes, para la construcción de una sociedad con ideales 

estéticos, filantrópicos y antroposóficos, moldeando siempre la Escultura Social. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

27 

 

Lentes 

 

La Etnología estudia –o debería estudiar– al hombre y su cultura lo más 

holísticamente posible. Si se aspira comprender una forma cultural, lo más 

sensato es abarcar el mayor número de elementos incluidos en el conjunto social. 

Sin embargo, existe la tendencia de enmarcar las investigaciones en 

subdisciplinas, o categorías, para afinar la mirada a lo que corresponde; a manera 

de lentes o lupas. Por lo que se recurrió a diversos caudales que ofrece la 

Antropología Cultural. Por ejemplo, la antropología del cuerpo, la antropología de 

la alimentación, la antropología de las emociones, la antropología del espacio y 

territorio, así como también la antropología del poder y las identidades. Todas ellas 

aparecerán durante el desenvolvimiento del texto, sin estar expresamente 

ordenadas bajo categorías; ya que por más nitidez que nos proporcionen los 

lentes a través de los cuales enfocamos la realidad, éstos nunca llegan a separar 

el intrincado mundo, en su fenomenología. 

 

No obstante, por ser el contexto a estudiar un espacio de violencia, se hacen 

prevalentes como recursos esenciales dos subdisciplinas: la Antropología de la 

Violencia, la cual tiene por objeto estudiar las formas de resolución –o 

irresolución– de conflictos de manera no pacífica y las distintas modulaciones 

culturales de éstas; y la Antropología del Sufrimiento Social, encargada del estudio 

de los hechos violentos, sus antecedentes y trágicas secuelas. Ambas ligadas a la 

búsqueda de nuevas formas de pensar e interpretar estas complejas relaciones 

entre actos de violencia, significación, representación, hegemonía o resistencia.  

 

El concepto de violencia en sí mismo es un concepto político, por lo que cualquier 

categoría que usemos para hablar de ella se referirá necesariamente a relaciones 

de poder –relaciones políticas, sociales– necesariamente asimétricas, así como a 

las diversas formas y estructuras que tengan las diferentes culturas para 

aproximarse a la dominación, ya sea en los ámbitos micro o macrosocial. En la 

práctica el fenómeno de la violencia cruza múltiples campos interdisciplinarios y 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

28 

 

áreas de investigación, razón por la cual los estudios tienden a ser fragmentados, 

lo que ha impedido el desarrollo de una teoría general. En este caso de estudio se 

utiliza como marco teórico general la disciplina de la Antropología Social, la cual 

intenta acercarse al significado profundo, a las dimensiones simbólicas de la 

acción social y a la estructura de la generalidad humana a través de sus 

particularidades, para poder decir lo que somos. 

 

El estudio de la violencia no es, sin embargo, un tema nuevo en el escenario 

antropológico. Es un dilema crucial en cualquier sociedad. La domesticación de la 

agresividad, la anomia urbana, la resolución de conflictos y la violencia ritual 

fueron temas clásicos de las primeras escuelas socioantropológicas, como el 

darwinismo social, la Escuela de Chicago, el funcionalismo y el estructuralismo. El 

estudio transcultural de la violencia no sólo permitió cuestionar las explicaciones 

biológicas y psicológicas de la agresividad humana, sino también dio la posibilidad 

de reconocer que no toda violencia implica el uso de la fuerza, pues en muchas 

sociedades se infringe daño de manera invisible y soterrada. Sea su efecto directo 

o simbólico, puede decirse que la violencia es una experiencia consustancial de la 

interacción social. Pese al recurrente interés hacia el hecho violento por parte de 

los antropólogos (sobre todo hacia la ejercida al margen o por debajo del Estado), 

no siempre han sido ellos los primeros en llegar a la escena, lo cual explicaría la 

tardía inclusión de las dimensiones culturales de la violencia entre los paradigmas 

dominantes. La antropología de la violencia no está orientada al incremento o 

mantenimiento de la misma, sino que, al contrario, tiene como objetivo 

fundamental la disminución del sufrimiento y la comprensión del fenómeno para 

intentar aliviarlo. Desde un punto de vista utópico, la antropología de la violencia 

sería el antecedente disciplinario de una Antropología de la paz (Ferrándiz y Feixa, 

2004, p.167). 

 
El término latino pax (paz) puede ser definido en un sentido positivo y en un 

sentido negativo. En sentido positivo, la paz es un estado de tranquilidad y 

quietud; en cambio, en sentido negativo, la paz es la ausencia de guerra o 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

29 

violencia. Cuando la paz se refiere al plano individual, por lo general hace 

referencia a un estado interior desprovisto de sentimientos negativos como el odio 

o la ira. Un sujeto en paz es aquel que está tranquilo consigo mismo y, por lo tanto,

con los demás.  Es una persona resiliente que buscará transformar su vida aun en 

las adversidades. Pacificar también significa establecer la paz entre bandos en 

conflicto o donde haya guerra. Reconciliar a los que están opuestos. Apaciguar, 

sosegar y aquietar. Aparte de su gran importancia para la vida personal, la paz es 

la mejor forma de construir sociedades seguras, donde cada quien respete y 

aprecie a los demás, lo cual es condición para la construcción de una ciudadanía y 

justicia social. Las sociedades y países que no cuentan con un estado de paz se 

caracterizan por altos índices delictivos y de mortalidad, inseguridad, desigualdad, 

represión, muertos, heridos, daños materiales, problemas económicos, hambre y 

enfermedades; es decir, derivados del sufrimiento social. 

El término pacificación no siempre se ha utilizado con el sentido de armonizar y 

traer la paz; de hecho muchas veces significa irónicamente lo contrario. En los 

siglos XVI y XVII fue empleado por los conquistadores europeos refiriéndose a la 

“civilización” y “blanqueamiento” de pueblos nativos considerados infrahumanos o 

herejes. Muchas veces hasta podía significar la masacre de poblaciones enteras, 

en circunstancias en que fallaran las misiones y no pudieran asimilar a los 

"salvajes", “de mala fe” o “levantiscos”. Pero en la discusión de este tema caben 

también salvedades sobre las bondades de muchas misiones y misioneros, 

quienes quedarían fuera. Es el caso de Fray Bartolomé de Las Casas, entre otros. 

Otra forma de emplear la palabra pacificación, es en la implementación de 

políticas públicas para hacer “profilaxis” social; esto es, legitimar la violencia que 

proviene del orden público o de intereses privados para limpiar la sociedad de 

personas consideradas residuales, escoria social. Por ejemplo, en Brasil se ha 

vuelto a utilizar el término para las justificar las acciones de ejércitos 

especializados que penetran en las favelas (barrios), para “controlarlos” a través 

de la militarización. Todo esto como un plan auspiciador de una atmósfera “segura” 

en torno al Mundial de Fútbol que se realizará en este país próximamente (2014) y 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

30 

 

que atrae la atención de todo el planeta. En Centroamérica y Suramérica también 

hay brazos armados que, bajo el nombre de ejércitos de pacificación y promovidos 

por los gobiernos, penetran las barriadas para “sanearlas”. Es el caso de los 

escuadrones de la muerte en Colombia, quienes practican “limpieza social” desde 

1997. Sin embargo, existen casos donde colectivos con sinceros propósitos de 

reconciliación como el Movimiento por la Paz con Justicia y Dignidad, originado en 

2011, de México, abogan por la paz y la reconciliación e intentan terminar con el 

estado de violencia crónico y la sensación de inseguridad, recogidos en la noción 

de sentimiento de inseguridad (Kessler, 2009). 

 

El sentimiento de inseguridad y su afección en la construcción de la identidad han 

sido trabajadas por autores como Jean Delemau y Gabriel Kessler, entre otros. El 

primero en su trabajo El miedo a Occidente (1991) estudia el resquebrajamiento 

del feudo y las migraciones a la ciudad en la época del Renacimiento y cómo esto 

afecta la construcción de la mismidad y la otredad. A partir de este momento el 

otro no será un otro lejano sino que será un otro cercano, por lo que la otredad 

pasará a estar dentro del ámbito de la misma sociedad y comenzará a generarse 

lo que el autor da a conocer como la “vecindad hostil”. El segundo autor, Gabriel 

Kessler, es un sociólogo argentino quien se ha dedicado a la investigación de las 

transformaciones sociales y los cambios en las clases populares, así como las 

relaciones entre tales mutaciones, el delito, el sentimiento de inseguridad y las 

políticas de seguridad. Sus trabajos apuntan a la relación entre ese conjunto 

heterogéneo de cosas que llamamos “inseguridad” –miedo al crimen y al delito– y 

los procesos sociales y cambios estructurales que impactan y modulan la vida de 

los habitantes, en especial de los pobres de la ciudad. (Kessler, 2006). Otro 

trabajo que enriquece el marco referencial de esta investigación, en cuanto a la 

construcción de las identidades, es un trabajo de Michel Wieviorka titulado La 

violencia: destrucción y constitución del sujeto. En él se define la violencia como 

una negación de la identidad, como una expresión de las subjetividades que han 

sido despreciadas, negadas y no reconocidas. 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

31 

 

Para la revisión etnográfica en los espacios de violencia, se consultaron 

especialmente los trabajos de los españoles Francisco Ferrándiz y Carlos Feixa, 

los trabajos del antropólogo estadounidense Philippe Bourgois: In Search of 

Respect, (1995), traducido al español: En busca de respeto, vendiendo crack en el 

Harlem (2010), el cual es producto de una  reflexión etnográfica sobre las formas 

de exclusión e invisibilización de sectores de la población inmigrante dentro de la 

sociedad estadounidense.  

 

Sobre las fuerzas estructurales y de control social se abordan trabajos de Michel 

Foucault, donde se analiza la tecnología y los mecanismos que intentan asegurar 

la trasmisión del poder y el desplazamiento indefinido de sus efectos, de una 

manera coercitiva pero racionalizada. De la misma manera, se discurre sobre las 

prácticas institucionales que permiten legitimar la extensión de mecanismos 

punitivos y de control, a un dominio fuera del marco legal, lo que se entiende como 

control social informal. El discurso que entraña sutilmente el aparato de control del 

sistema político mundial, hace surgir formas de conciencia que develan el dominio 

de una autoridad sesgada y parcial. Sus técnicas de señalamiento, clasificación e 

intervención, no son más que mecanismos para el ordenamiento de una red 

institucional compleja que sirve a la vez de estructura de recepción para los 

anormales y de instrumento para la defensa de la sociedad (Foucault, 2000). 

 

En cuanto al papel de las instituciones, se recurrió al significativo aporte de la 

antropóloga inglesa Mary Douglas. En su libro Cómo piensan las instituciones, 

esta controversial autora, argumenta el mecanismo por el cual se asientan las 

estructuras formales de la sociedad a través de sus instituciones.  Asimismo, sus 

obras La aceptabilidad del riesgo según las Ciencias Sociales y Pureza y peligro, 

las cuales tratan la función de construcción de las fronteras simbólicas, se 

utilizarán dentro del marco referencial. En Símbolos naturales, Douglas desarrolla 

una teoría sobre la forma en que los individuos conciben su relación con la 

sociedad y construyen su escala de valores, proponiendo una perspectiva cultural 

para el análisis de la vida cotidiana, muy útil para la etnografía. Y en Estilos de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

32 

 

pensar, aporta saberes en cuanto a las motivaciones culturales que moldean la 

vida cotidiana y muestra el por qué la cultura moderna occidental tiene una 

tolerancia característica hacia el individualismo impensable en otros entornos 

culturales. 

 

Las ideas sobre la Escultura Social de Joseph Beuys sugieren cómo moldeamos 

al mundo en que vivimos a través de nuestras acciones, lo cual es un proceso 

continuo que no siempre se hace consciente.  Es una noción que se extiende a 

una dimensión suprasensible, al uso de materiales invisibles y sustancias 

espirituales; como el pensamiento y las palabras. El hombre se reconoce así 

mismo como escultor de su mundo y experimenta la autoría y responsabilidad de 

su creación. Sólo el hombre que descubre su naturaleza creativa, puede definir su 

función dentro de la sociedad; asumiéndose como transformador del cuerpo 

social. Bajo el concepto ampliado del arte se entiende cualquier acto como 

creativo. Sin embargo, es necesario concebir la creatividad como la redefinición de 

las formas ya caducas, para así fomentar la vida, el alma y la libertad. Todo saber 

proviene del arte, de lo creativo; hasta el pensamiento es plástica. La liberación y 

el desarrollo de las tapiadas energías creativas es la principal condición para el 

cambio social. El arte está predestinado a reactivar los sentidos, muchas veces 

mutilados por un ambiente alienado. Todas las acciones (actuaciones públicas) 

tienen la finalidad de despertar energías de espíritu y alma y servir de inspiración 

para un actuar creativo. Estas acciones son el antetrabajo para crear nuevas 

estructuras de sociedad, quiere decir que son el trabajo que erige la escultura 

social.  Igualmente, el término Escultura Social abarca el cultivo de las relaciones 

entre los hombres, siendo este el camino para la superación de las crisis y el 

fortalecimiento de la convivencia. Beuys intentó consolidar un proyecto artístico en 

donde todo ser humano fuera un artista, es decir, un ser creativo cuya prioridad 

estuviera en la transformación del cuerpo social, en el que todo hombre debe 

participar. En este sentido, la capacidad creadora de cada hombre es 

revolucionaria, porque puede y debe transformar las cosas en pro del desarrollo 

social y espiritual (Harlan, 2010). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

33 

 

Es evidente que el tema de la violencia está ampliamente documentado, pareciera 

que mucho más que el tema del arte. Esto se debe a que la violencia ha sido 

objeto de estudio por parte de distintas ciencias sociales y humanas por décadas, 

lo cual nos da un bagaje bibliográfico muy extenso. Más sin embargo, el arte y su 

función antropológica también ha sido discutido académicamente desde muchas 

perspectivas. Ahora bien, el acercamiento al arte de la presente investigación, se 

circunscribe al concepto ampliado del arte y otras teorías e ideas planteadas por 

Joseph Beuys. 

 

En cuanto a la alquimia social, es una expresión creada especialmente para este 

trabajo, que no se conoce antecedentes ni proclamadores, la cual se refiere a la 

trasformación de lo inmaterial cultural para la trasformación social. Así como la 

protociencia la cual aspiró, en sus inicios, a la purificación del alma humana a 

partir de la transformación de elementos materiales -plomo en oro-, la alquimia 

social se propone trasmutar el sufrimiento social característico de barriadas, 

sectores marginales y/o poblaciones en situación de riesgo, quienes de manera 

violenta expresan su decepción, frustración y desidia; para que pueda surgir una 

conciencia psicosocial sana. Esto a través de actividades físicas, artesanales, 

manuales, ocupacionales, ya que el hombre es corpóreo y necesita materializar 

sus acciones.  

 

Existen proyectos de este tipo, que contemplan la inserción de personas excluidas 

o en riesgo a través del deporte, de las bellas artes, de la música, de la culinaria, 

de la jardinería y más. Hay infinidades de maneras de estimular al hombre hacia 

su realización; aquí se presentará una, en la que se defiende que todo trabajo 

humano es arte. Aun cuando no se ha descubierto el agua tibia ni hay intenciones 

de convertirlo en una panacea, se espera que este pequeño ejemplo sirva como 

impulso a diversas iniciativas; sobre todo en aquellos espacios que estén 

sometidos al atropello o anulación de su potencial creativo, de su fuerza vital, de 

su fuerza moral, empujándolos a usar la agresión y otras formas de violencia para 

poder ejercer su voluntad y expresarse. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

34 

Tiempo 

Esta investigación consta de dos momentos. El primero que va desde enero de 

2007 hasta mediados de 2008, cuando se interactúa dentro de la comunidad en 

invivencia (Moreno, 2002). Las observaciones, conjeturas e interpretaciones 

realizadas en este período, transcurren bajo un estado de inocencia, 

parafraseando un poco a Nigel Barley cuando titula su tesis doctoral El 

antropólogo inocente, pero difiriendo un poco en la manera como el autor lo utiliza 

ya que lo que se quiere significar aquí es que, para el momento de realizarse el 

trabajo de campo, éste no se hacía conscientemente. Además de carecer de una 

formación académica en antropología, ninguno de los registros escritos, 

fotográficos y audiovisuales se hicieron con fines etnológicos, en ese momento 

“matriz”. Sin embargo, se llevó a cabo una amplia y detallada documentación de la 

experiencia, a través del recurso fotográfico y diarios de campo, no tanto para la 

realización de informes que debía presentar ante la petroquímica según los 

avances del proyecto, sino respondiendo al carácter e interés personal de los 

“padres” del proyecto. No obstante, esto no invalida las observaciones; todo lo 

contrario, se considera muy enriquecedor el punto de vista “puro” que adereza 

esta etnografía, por no estar cargados de preconceptos y teorías. Aunque por 

supuesto luego fueron enriquecidos para fines académicos en un segundo 

momento que se inicia en la segunda mitad del año 2008 hasta el presente. 

En mayo de 2008, se comienza la escolaridad de la maestría de Etnología, en la 

que se adquieren nociones que cambiarán y/o complementarán la manera de 

aprehender los hechos que se habían experimentado, para su interpretación. 

Además se amplía el respaldo informativo con toda la revisión bibliográfica, 

hemerográfica y audiovisual que se estimula. Las enseñanzas de los profesores y 

la interacción con otros investigadores transforman y enriquecen las 

apreciaciones. Las diferentes estadías subsecuentes, sirvieron para cotejar 

algunas estimaciones, hacer entrevistas, profundizar en historias de vida, darle 

continuidad a las observaciones y evaluar cómo ha sido el desenvolvimiento de la 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

35 

comunidad después de la inmersión en su mundo. Involuntariamente estas visitas 

tuvieron una connotación más cercana a un relacionamiento amistoso que al de un 

estudio antropológico, debido a los vínculos establecidos. Sin embargo, les ha 

advertido y pedido su consentimiento sobre la realización del trabajo investigativo. 

Como se ha hecho referencia anteriormente, la intención inicial de convivir con los 

integrantes de Valle Verde II no fue la de hacer de ellos sujetos de estudio, sino 

fue entrenarlos para la realización de un proyecto para Pequiven, el cual además 

se limitaba a la realización de una escultura con chatarra y el empleo de ellos 

como mano de obra. La amplitud dada al proyecto –a partir de los planteamientos 

de Joseph Beuys– fue iniciativa de Podolski, quien coincide con aquel en ser 

alemán y artista.  Ahora, la puesta en escena de los planteamientos, la continuidad 

del trabajo de campo y su devenir en etnografía, ha sido una tarea asumida por la 

amanuense, quien se vería muy satisfecha si algo de lo aquí escrito, da pie para la 

gestación de una propuesta político-estética con aplicaciones públicas y/o fomente 

iniciativas de este tipo, con alcance social. 

Por otra parte, hay un acontecimiento muy representativo y oportuno para destacar 

una de las aristas de la interpretación, que es la incidencia del poder político como 

posible foco procreador de la violencia y la criminalidad. El actual alcalde del 

Municipio Juan José Mora, de Morón, quien asumió el poder en 2008 cuando la 

escultura El Cachicamo ya había sido levantada y financiada por Pequiven, se ha 

atribuido la autoría de esta obra, con todos los beneficios que esto incluye. Al 

hecho de que fue vuelta a cobrar dentro del presupuesto de un “mercado 

artesanal” que se construyó a su alrededor, durante dicha gerencia, se le suma la 

manipulación de su popularidad dentro de la campaña para su reelección; ya que 

se cuenta como uno de los cincuenta logros, siendo ésta una de las obras más 

emblemáticas. El Cachicamo representa un punto de honor para la gente del 

barrio, por lo que sus habitantes -sobre todo los que participaron directamente en 

su construcción- han tenido la valentía y el coraje de solicitar ante la alcaldía que 

les reconozca la autoría, obteniendo como resultado evasivas o la desfachatez de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

36 

 

retarlos a presentar pruebas. Esta osadía se deba quizás al hecho de sentirse 

“blindados”, ya que la gestión es de bandera oficialista, por lo que Pequiven como 

ente del Estado, no puede confrontar ese acto de corrupción y atropello. El 

accionar de dicha gestión de gobierno demuestra cómo se invisibiliza a los 

sectores populares a conveniencia, o se les inhabilita en su participación para 

cualquier cosa que no sea delincuencia y destrucción. Además es muestra de que 

la ley, la justicia y el respeto a la ciudadanía están en entredicha en el país. Por 

eso el dicho popular que quedó como emblema para la Fundación Hierro y Reflejo: 

Cachicamo trabajando pa' lapa... 

 

 
La única forma de aprender a amar es siendo amado. 

La única forma de aprender a odiar es siendo odiado. 

Esto ni es fantasía ni teoría, simplemente es un hecho comprobable. 

Recordemos siempre que la humanidad no es una herencia sino un triunfo. 

Nuestra verdadera herencia es la propia capacidad para hacernos y 

formarnos a nosotros mismos, 

no como las criaturas del destino, sino como sus forjadores. 

 

Ashley Montagu 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

37 

 

Modo 

 

La investigación se presentará básicamente desde la investigación etnográfica. La 

etnografía es un método para la investigación etnológica, así como una serie de 

operaciones que suponen un tratamiento especial de la información desde su 

captación hasta la producción de un texto escrito, que intentan describir, traducir, 

explicar e interpretar a otros, para otros y por otros. Para esto se cuenta con varias 

herramientas como: la observación participante, las entrevistas, el análisis 

cualitativo, las historias de vida, la invivencia (Moreno Olmedo, 2002). Además, se 

cuenta con dos diarios de campo, un amplio registro fotográfico y grabaciones de 

algunas conversaciones personales. Pero sobre todo el estudio se apoya en la 

evocación. La evocación se propone desarrollar la experiencia a través de una 

identificación no mediatizada, intuitiva, armónica y terapéutica, no represiva, con la 

cultura que se describe. No es su representación, es un texto construido a partir 

de una selección tomada del amplio espectro de experiencias que vive el 

antropólogo en su trabajo de campo (Tyler en Clifford, 1986, p. 133-134).  

 

Todos estos recursos que se verterán en una especie de descripción densa (thick 

description), que aunque no se restringe al estilo de Clifford Geertz, quien acuña la 

terminología, si intenta rescatar el carácter interpretativo, detallado en profundidad 

y la versión antropológica de una circunstancia particular; buscando interpretar lo 

observado para rendir cuenta del discurso social, “rescatar lo „dicho‟ de sus 

ocasiones perecederas y fijarlo en términos permanentes” (Geertz, 1973, p. 20). 

Podría agregarse que la descripción densa se propone presentar el fenómeno en 

toda la riqueza de sus detalles e implicaciones, abarcando sus relaciones 

contextuales y sus diferentes niveles de significado. “La tarea esencial de la 

construcción teórica no es codificar regularidades abstractas sino hacer posibles 

las descripciones densas, no generalizar a través de casos sino dentro de ellos” 

(Geertz, 1973, p. 26). 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

38 

 

 

Clifford Geertz (1973) plantea que la cultura es un entramado de significaciones 

dentro del que está inmerso el hombre. La hermenéutica es la herramienta que 

ayuda a interpretar estos textos, estas significaciones sociales. La mejor manera 

de hacer esto de interpretar una cultura es a través de la descripción densa; en 

ella se pueden apreciar las conductas y acciones sociales articuladas. La 

descripción densa es el objeto de la etnografía. Ésta no es sólo seleccionar 

informantes, entrevistar, transcribir textos, llevar un diario de campo, hacer 

genealogías, trazar mapas, establecer relaciones; es realmente un esfuerzo 

intelectual para comprender y desentrañar las estructuras de significación y 

determinar su ámbito e influencia. 

 

“El fin de la antropología no es dar respuesta a nuestras preguntas profundas sino 

dar acceso a respuestas dados por otros. La descripción cultural es un 

conocimiento construido, de segunda mano. De manera que tal tratar de entender 

los mundos distintos al propio, se puede conversar con ellos” (Geertz, 1994). El 

caso del barrio Valle Verde II, fue muy conmovedor por ser una oportunidad de 

sumergirse en otro mundo y comprender el fenómeno de la violencia y todo el 

sufrimiento implicado para los actores involucrados. 

 

Asimismo, la experiencia ha sido desglosada a través de lo que Paul Rabinow 

(1992) dio a conocer como fenomenología interpretativa, esto es el esfuerzo por 

examinar el proceso de comunicación que se da a través del trabajo de campo y 

que hace posible que el antropólogo adquiera conocimiento sobre los significados 

culturales y pase a representarlo a través de un texto etnográfico. Propio de la 

Antropología Interpretativa o posmodernismo, el texto etnográfico o etnografía, 

como documento autoconsciente del proceso de interacción cultural, reconoce la 

posibilidad de múltiples audiencias y la relevancia de varios posibles discursos, 

así como la reelaboración de lo que se conoce y el que conoce, a partir del 

conocer; lo cual es siempre un algo emocional y moral, además de intelectual 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

39 

(Rabinow, 1992). Según la metodología de la hermenéutica los etnógrafos se 

reubican en tanto van comprendiendo otras culturas (Rosaldo, 1991, p. 20).  La 

proposición abarca la comprensión del yo dando el rodeo por la comprensión del 

otro, siguiendo la hermenéutica del sí a Paul Ricoeur (Nájera, 2006). Algo así 

como el relativismo de Ruth Benedict (1934) en el que las rarezas distantes sirven 

para cuestionar los presupuestos próximos y distantes. O Miguel Bartolomé, que 

en su obra En defensa de la etnografía dice que es la experiencia vivida o revivida 

la que nos permite conocer a los otros a través de nosotros mismos. 

Ramón Rodríguez (1993) define muy claramente dos de los métodos utilizados 

para el trabajo antropológico en general y para este en particular, que son la 

fenomenología y la hermenéutica. La fenomenología es no decir más allá de lo 

que se muestra, de lo que se hace evidente. Y la hermenéutica es el desarrollo de 

la fenomenología, su radicalización, su expansión coherente, que como método 

dentro de la antropología, trata de comprender la realidad como un texto cultural. 

El trabajo de campo que sustenta esta investigación fue realizado en lo que se 

conoce como un campo minado, porque se hace en áreas violentas donde la 

antropóloga corre riesgos que puede o no puede prever. Por ello, los estudios 

antropológicos de la violencia han tendido a mostrar un sesgo hacía las víctimas 

de la misma, en lugar de enfocar a sus perpetradores; y en el caso de hacerlo, 

fundamentalmente ha sido a través de métodos pasivos. Es necesario que el 

estudio de la violencia se haga desde la perspectiva de los supuestos 

responsables; lo que lleva a “hacer del peligro una vocación” para los 

antropólogos, por tener que sumergirse en el mundo de sujetos violentos para 

poder comprender propiamente el fenómeno (Ferrándiz y Feixa, 2008). 

Finalmente, este trabajo se ha reflexionado desde lo que se conoce como la 

Antropología del Sur (Krotz, 1993), que plantea el estudio de la sociedad y las 

diferentes culturas por sus propios integrantes, aun cuando el estudioso y el 

estudiado se vean afectados de diferente manera por la realidad legitimada. Se 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

40 

 

espera que la propuesta que se desprende de esta investigación pueda colaborar 

en el entendimiento de la alteridad cultural descrita. La forma de abordar el tema 

es parte de los planteamientos epistemológicos de este modo de concebir la 

disciplina, entre los que resaltan que el abordaje multidisciplinar del tema y la 

inclusión, si es pertinente, de una salida o solución a las circunstancias 

esbozadas. La problemática de la Venezuela violenta no es exclusiva de las clases 

marginales sino que se extiende, conmueve y es promovida por los diferentes 

sectores que componen el país. 

 

El desentrañamiento del perfil delictivo y criminal concierne a todos los estratos y 

clases que componen la sociedad venezolana, la cual ha rebosado los límites del 

conflicto para la convivencia, haciéndose imperiosa su pacificación. Lo que se 

pretende con esta investigación, más que cumplir con una formalidad académica, 

es aportar al debate público un enfoque desde donde repensar la violencia y su 

relación con la juventud, la identidad, la dinámica del poder y sus espacios 

alternativos. Esto en aras de llegar a la raíz del problema y no incrementar las 

teorías donde se culpa al que igualmente ha sido víctima de la misma. Se quiere 

generar una discusión sobre la verdadera manera de trasformar el sufrimiento 

social de los suburbios, considerando e interpretando su visión y manera de ser en 

el mundo, para su comprensión y compasión.  

 

La consideración de una diversidad cultural inclusive en los límites suburbanos es 

parte de la amplitud de esta manera de concebir la antropología. “El otro” no 

solamente se encuentra en países exóticos, lejanos, foráneos. Aquellos que 

consideramos “otros” puede ser alguien cercano, dentro del mismo país, dentro de 

la misma sociedad, dentro de la misma “cultura”; muy cercanos a quien pretende 

interpretarlos. Ojalá sea fructífero el esfuerzo para poder responder 

afirmativamente a lo que pregunta Jacqueline Clarac de Briceño en uno de sus 

artículos (1993): ¿vale la pena construir una antropología en Venezuela? 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

41 

Amparo 

En defensa de la etnografía se puede decir que este tipo de propuesta es una 

legítima manera de hacer investigación científica, la cual amerita una compleja 

experiencia afectiva, por lo que el análisis conceptual no excluye la vivencia 

personal. Para intentar llevarla a cabo es necesario tratar de hacer coincidir los 

dictados de la razón, con la intensidad de la emoción. Se trata de un ámbito donde 

las relaciones humanas que se buscan objetivar a través de la descripción 

teóricamente orientada, aparecen cargadas de contenidos subjetivos y afectivos 

(Bartolomé, 2004). 

La etnografía es la traducción de una experiencia de campo a una forma textual, 

donde la observación participante obliga a sus practicantes a experimentar, a un 

nivel tanto intelectual como corporal, las vicisitudes de la traducción. (Clifford en 

Geertz y otros, 1998, p. 143). El método de la observación participante emergió 

como método, amalgamando la experiencia personal intensa y el análisis científico 

y está caracterizada por una compleja subjetividad que es reproducida en la 

escritura. La observación participante es una dialéctica entre la experiencia y la 

interpretación basadas en el poder de la observación (Clifford en Geertz y otros, 

1998, p 152). 

La posibilidad de comprender a otros surge inicialmente del simple hecho de la 

coexistencia en un mundo compartido, lo que Wilhelm Dilthey llama una esfera 

común. Según Dilthey, la experiencia etnográfica se puede ver como la 

constitución de un mundo significativo común, basado en estilos intuitivos de 

sentimiento, percepción y conjetura (Clifford en Geertz y otros, 1998, p 154). Esta 

experiencia revela una presencia participatoria, un contacto sensitivo con el 

mundo a comprender, un rapport con su gente, una tangibilidad de percepción. 

También sugiere un conocimiento acumulativo, en profundización constante, un 

“conocimiento conjetural”, propuesto como modelo para la comprensión cultural, 

tal como lo hizo Carlo Ginzburg (Clifford en Geertz y otros, 1998, p. 155). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

42 

 

Se utilizará además, el realismo etnográfico de Malinowski, como un modo de 

escritura que busca presentar la realidad de una forma de vida diferente, que se 

ha conocido de primera mano. Las etnografías realistas aluden a una totalidad por 

medio de partes o focos de atención analítica, que constantemente evocan una 

totalidad social y cultural. Otro aspecto de la escritura realista es la cuidadosa 

atención hacia los detalles experimentados y demostraciones redundantes.  Esto 

además le otorga “autoridad” al etnógrafo, además de convertirlo en “bricoleur 

teorético” (Marcus, G y Cushman, D. en Geertz, Clifford y otros, 1998). 

 

Esta propuesta recurre al acertado procedimiento que propone Miguel Bartolomé, 

y que metaforiza a través de Las aventuras de Alicia en el país de las maravillas 

de Lewis Carrol, donde la arriesgada Alicia puede trascender las fronteras 

refractivas del espejo para penetrar en un universo aparentemente caótico que la 

obliga constantemente a aceptar o moverse dentro de las distintas lógicas que le 

proponen los diferentes personajes que encuentra en su camino. Y a pesar de que 

dichas lógicas se manifiesten siempre como irreductibles a la suya, se ve obligada 

a aceptarlas a partir de que reconoce su propia ignorancia del mundo de los otros 

y la indudable legitimidad de la diferencia (Bartolomé, 2011, p. 214). 

 

Se asume la ambición de alcanzar la etnografía, es decir, una descripción precisa 

y correcta (Douglas, 1996, p. 202) para indagar en lo particular lo semejante, con 

miras a buscar lo universal de la cultura humana (García Gavidia, 2005, p. 20).  

 

Para cerrar esta persuasión, un diálogo ficticio: 

Tyler: ¿Qué es la etnografía si no la fenomenología de la asimetría, de la alteridad, 

del extrañamiento? 

James Clifford: “La etnografía es la interpretación de las culturas” (Clifford en 

Geertz y otros, 1998, p 157).  

Clifford Geertz: Esta bueno esa frase para titular un libro. Pero para mí, la 

etnografía no es más que la misma antropología. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

43 

 

Exhortación 

 

Se ha mencionado anteriormente que el trabajo de campo que sustenta esta 

experiencia es esencialmente una actividad de colaboración.  Y esto no se limita 

sólo a la reivindicación de los “informantes” que María Cátedra hace en el prólogo 

de Rabinow (edición de 1992, p. 10), ni se pretende agregar nada a la amplia 

discusión de James Clifford “Sobre la autoridad etnográfica” (1988) o la de Clifford 

Geertz de El Antropólogo como autor (1989), sino se quiere resaltar que el trabajo 

en el campo, así como su sistematización, se realizó en conjunto. Muchas de las 

observaciones, anotaciones, conjeturas y reflexiones que aquí se exponen fueron 

nutridas por el artista plástico Lutz Podolski, quien acompañó este proceso, desde 

su origen práctico hasta su textualización. Se han considerado sus intervenciones 

en diferente medida, no tanto para la interpretación etnológica como para la 

evocación de la experiencia, dando como resultado una especie de polifonía que 

le da presencia a ambas voces, pero fusionadas en un solo sujeto comunicador, 

de manera que es difícil distinguir el uno del otro. De hecho se debe excusar las 

ocasiones en que la redacción se ajuste más al estilo un tanto cortante y funcional 

característico de las mentes anglosajonas, que al romántico talante rítmico y 

conductor, particular de los latinos.  

 

Si se tuviera que adscribir este trabajo a un programa interpretativo concreto o a 

una tendencia específica de hacer etnología, se apuntaría a lo que Rabinow 

denominó etnografía experimental, por lo empírico como se ha abordado el tema. 

O a un tipo de etnografía postmoderna donde no sea independiente el manejo de 

de la teoría y de la reflexión a posteriori, sino que se superponga (Reynoso, en 

Geertz, 1991, p. 36). Quizás la propuesta consiga acercarse al trabajo de Michael 

Taussig –conocido por sus provocadoras etnografías y su poco convencional 

talante académico–, quien presenta textos inacabados, mezclando fragmentos 

disímiles estilísticamente que establecen paralelismos y contrapuntos entre 

diversos temas, además de párrafos de sus autores favoritos, reflexiones y 

recuerdos de su pasado, los cuales terminan por formar un collage de impresiones 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

44 

 

sensorial de las relaciones sociales. Por lo que no es de extrañar que aparezca un 

Fausto y haga críticas por falta de elaboración etnográfica cuidadosa. (Reynoso en 

Geertz, 1991, p. 42). Quizás la “carnavalización” de Batjín encaje en lo que 

finalmente devino la redacción. En todo caso lo que se pretendió fue seguir a Tyler 

y “no buscar la verdad sino ser honesto” (Reynoso en Geertz, p 57), por lo que se 

espera que no se pierda, en la fragmentación de la escritura, el fin principal que es 

que se comprenda “lo que en apariencia no tiene sentido” (Crapanzano en Clifford 

y Marcus, 1991, p 91).   
 

En este experimento de textualización puede que transgreda las convenciones 

literarias y léxicas del estilo académico; sin embargo no es este su designio. No se 

pretendió la exhaustiva formalidad a la hora de sistematizar la densidad 

informativa de esta etnografía, debido –quizás– a que la dinámica del proceso de 

percepción puede llegar a ser intermitente y hasta contradictorio. Sin embargo, se 

cree que la cadena de las causas y efectos del fenómeno que se quiere presentar, 

no se romperá por esto. Tampoco se considera que la usanza de coloquialismos 

en el lenguaje esgrimido, que pueden incurrir en ocasiones en vulgaridades, 

aminore la calidad de la escritura. Esa libertad seguramente responde a que lo 

que Margherita De Michiel (1997), describe: La lectura de un texto se activa 

siempre en una isotopía pertinente. Y pertinente debe ser, también, el mecanismo 

intertextual que la regula. Tal es la naturaleza misma de la escritura, y de la 

interpretación: cada universo interpretativo se basa, en cierto modo parasitario, en 

el universo del mundo textual que le sirve de trasfondo (p. 148). Para relatar las 

parcelas de la cotidianidad de Valle Verde II y todo lo que presupone la 

experiencia con sus interlocutores, no hubo lenguaje que moldeara su exposición. 

Con este apartado se espera eximir el documento –a su autora, por supuesto– del 

posible juicio de procacidad y procura indultarlo de cualquier asunción de ofensa. 

“El lenguaje es el alfabeto de símbolos del cual nos servimos para descifrar el 

enigma de nuestra existencia” (De Michiel, 1997, p 148). 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

45 

 

Segunda Parte.  Arqueología de lo cotidiano 

 

 

 

“Es en lo cotidiano donde el mundo cultural es más evidente”  
 Grupo de investigación Territorialidades 

 
“Lo cotidiano está sembrado de maravillas”  

Michel de Certeau 

 

“Aunque a menudo parezcan extravagantes, brutales o peores a ojos de un 
extraño, las prácticas informales de la vida cotidiana tienen sentido dentro 

de su propio contexto y términos”  

Renato Rosaldo 

 

“...Es en aras de la actividad cotidiana (…) y en el razonamiento englobado 
en lo que se denomina sentido común, donde se encuentran la mayoría de 

las diferencias culturales” 

Paul Rabinow 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

46 

 

Hay Morón en la costa 

La localidad venezolana de Morón se encuentra ubicada en la costa del Estado 

Carabobo, a dos kilómetros del Mar Caribe. La ciudad aparece asentada en los 

registros parroquiales del siglo XVIII bajo el nombre de Santa Ana de Morón, 

aunque fue fundada -en 1773- como San Francisco del Valle de Morón, formando 

parte de la jurisdicción de Nirgua. Luego, en uno de los cambios político-

territoriales del país, quedaría dentro del desaparecido Distrito Puerto Cabello 

hasta el 7 de agosto de 1981, cuando nace formalmente como la capital del 
municipio autónomo Juan José Mora.  

 

La ciudad fue surgiendo lentamente entre el fragor de los tambores, el sudor y la 

sangre de los "negros cimarrones" o "moroneros" -como los llamaban los 

cronistas- quienes labraba las haciendas de cacao que existían antiguamente en 

la zona; de donde también se extraía maíz y plátano, se criaba ganado y otros 

animales y se producían dulces, carnes y vestidos, todo lo cual era llevado al 

puerto para su venta. La cercanía a Puerto Cabello convirtió a Morón, en un 

excelente proveedor de productos agrícolas para la exportación, a la vez que un 

constante consumidor de bienes manufacturados, provenientes de las actividades 

de comercio ilegal con los holandeses que, desde la isla de Curazao, ingresaban 

en el país, burlando la estricta vigilancia de la Compañía Guipuzcoana.  

 

En el año de 1730, Juan Andrés López del Rosario,  conocido como Andresote, 

Bemba e' Trueno, Boca e' Jarro, Cara e' Susto, Pata pal' Monte, recogió el 

sufrimiento de los esclavos negros y enfrentó la explotación y el monopolio de la 

Compañía Guipuzcoana, librando una lucha de clases. Decía Andresote: "Carajo, 

¿acaso lo negro es malo? Ojalá hubieran bastantes blancos con alma negra, pa 

'que jueran güenos y no nos robaran y cometieran tantos crímenes contra los 

esclavos y los pobres ". Entonces lo de la rebeldía, el resentimiento y la lucha por 

la dignidad y la resistencia de los del barrio Valle Verde tiene su precursor en este 

valenciano que pasó por Morón. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://es.wikipedia.org/wiki/1773
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mor�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Nirgua
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Distrito_Puerto_Cabello&action=edit&redlink=1
http://es.wikipedia.org/wiki/1981
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Cacao
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Puerto_Cabello
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Isla
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Guipuzcoana
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Andr�s_L�pez_del_Rosario
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Guipuzcoana
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Lucha
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Negra


 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

47 

 

El nombre de Morón le viene dado a partir de uno de sus ríos cercanos, que en 

1578 ya aparecía en el croquis levantado por don Juan de Pimentel. Sin embargo, 

Morón es un apellido que lo trajera a Venezuela el encomendero y capitán Juan de 

Morón, quien fue fundador y alcalde de la primogénita ciudad de Maracaibo 

(Rodrigo de Maracaibo), además de haber participado en la conquista de Cuicas 

(Trujillo) y blandir su espada para defender los intereses españoles en Nueva 

Segovia (Barquisimeto). El epónimo del actual municipio viene dado por el general 

Juan José Mora, quien fue miembro de la compañía de granaderos que tomaron la 

plaza de Puerto Cabello, en 1823, con la hábil conducción de José Antonio Páez.  

 

Morón fue un pueblo sacudido por el movimiento federal desde 1859, cuando 

contingentes de moronenses salieron tras los pasos de los generales Zamora y 

Falcón, en ocasión de sus llegadas a este terruño e inspirados por su consigna 

"Tierras y hombres libres" lucharon en la batalla de El Palito derrotando a las 

tropas godas, para luego seguir por los caminos de María Lionza. La Federación 

se llevó a centenares de sus hijos, incluyendo dos de sus predilectos: el Gral. Juan 

José Mora y José Félix Mora. La llamada "Guerra Federal", "Guerra Larga", 

"Guerra de los 5 años" o simplemente llamada "Federación", fue un movimiento 

social que, entre 1958 y 1863, arrastró a torrentes humanos provenientes de los 

sectores más humildes y explotados tras la fulgurante personalidad de su máximo 

líder, el general Ezequiel Zamora.  

 

Morón aparece en las crónicas de los historiadores como uno de los pueblos 

sublevados en septiembre de 1846. Su carácter de encrucijada y su composición 

por peones, manumisos y esclavos fue la causa fundamental para que éste 

sirviera de base de operaciones de los grupos guerrilleros que accionaban hacia 

los valles del occidente, penetrando hasta las haciendas ubicadas en tierras de 

San Felipe, Yaritagua y Barquisimeto, así como hacia la costa oriental de Falcón. 

Esta estratégica situación de Morón le ha justificado su papel en la historia 

nacional, y en la actualidad los cruces de caminos que entrelazan al occidente, la 

costa y el centro del país, lo convierten en un lugar geopolíticamente resaltante.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mor�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=R�o
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Venezuela
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mor�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos�_Mora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Plaza
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Puerto_Cabello
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mor�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Pueblo
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Federal
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Zamora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Falc�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Tierras
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=El_Palito
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mar�a
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Federaci�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos�_Mora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos�_Mora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos�_Mora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Jos�_F�lix_Mora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Federal
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Federaci�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=El_General_Ezequiel_Zamora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mor�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Cr�nicas
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Encrucijada
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Tierras
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Costa
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Falc�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mor�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Historia
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Costa


 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

48 

 

En todo el centro de la ciudad, donde se cruzan estas vías, un topónimo da 

sentido a su función: la Encrucijada. En la famosa Encrucijada, un pequeño 

obelisco apunta al picante sol, el monolito al anofeles, la escultura de un mosquito 

aplastado parece hacer homenaje a la fauna autóctona, la cual abunda en la zona, 

como abundan los paludes, pantano en italiano. El “Monumento al zancudo caído” 

hace honor a la lucha contra el paludismo o malaria, que se inició en el país en 

1945, cuando se roció el primer rancho con DDT por iniciativa de los doctores 

Amoldo Gabaldón, Enrique Tejera, Arturo Luis Berti y otros.  Después de esa 

fecha la población moronense se multiplicó. Y aunque su gente se incorporó a las 

labores agrícolas, la verdadera vocación de este territorio fue a partir de entonces 

la industria. Por su estupenda posición geográfica, que le da acceso a los centros 

económicos más importantes del país, captó una considerable inversión, tanto 

pública como privada, que dinamizó el área. Y de un espacio de uso agrícola se 

pasó violentamente a un espacio de uso industrial.  

 

No es objeto de este apartado el hacer un recuento histórico de Morón, sino 

resaltar algunas incidencias de las convulsiones sociales y políticas que tuvieron 

lugar en el territorio de Morón y áreas adyacentes. Para aquel interesado en la 

profundización de estos y otros datos, en la página web del municipio Juan José 

Mora se encuentran publicados muchos libros de sus diferentes cronistas. Sin 

embargo, se quería entrever que la predisposición a ver la violencia como solución 

razonable a ciertos problemas como por ejemplo la lucha por el reconocimiento, el 

respeto de su dignidad; el comportamiento agresivo motivado por la necesidad de 

proteger la autoestima, la respuesta innata a luchar o huir de una sociedad que les 

niega y reniega y la tendencia a defender al grupo al cual se pertenece, no es 

reciente en el barrio Valle Verde II, sino que tiene orígenes etnohistóricos. 

 

 

 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Poblaci�n
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Industrial
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Industrial
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Mor�n


 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

49 

 

Tristezas paisajeras 

Morón se localiza en la frontera continental norte de Venezuela, en la región 

conocida como el Golfo Triste dentro de la Cuenca de Bonaire, la cual incluye la 

extensión marina que comprende la costa oriental de los estados Falcón y 

Yaracuy, la costa norte de Carabobo y Aragua hasta la plataforma o meseta de La 

Guaira. En él, desembocan los ríos Tocuyo, Yaracuy y Aroa y la dinámica 

sedimentaria costera ha construido una extensa costa de playas y barreras 

litorales. (http://www.pdvsa.com/lexico/camposp/cp059.htm) 

 

La región la constituyen valles marítimos y es parte de la región fisiográfica 

Cordillera de la Costa Central, que caracteriza por conformar planicies aluviales 

bajas -en partes inundables- que afloran en los valles de los ríos Urama y 

Yaracuy. La Altiplanicie de Morón, conformada por diversas colinas, tiene un 

relieve suavemente ondulado con alturas entre 20 a 80 msnm y pendientes 

menores entre el 10 a 25 %. La vegetación natural es de bosque montano, 

caracterizado por matorrales y herbazales, ya que se ubica al norte del 

piedemonte costero y entre las planicies inundables del Rio Yaracuy y el valle de 

depresión del Río Urama y Alpargatón. El clima predominante es de Bosque Seco 

Tropical, con precipitaciones entre 500 a 1000 mm y temperatura media anual 

entre 23 y 29 º C, en la sombra, no así en el sol donde se alcanzan temperaturas 

mucho más altas. 

 

En la actualidad, Morón junto a Puerto Cabello, forma un complejo urbano-

industrial. En sus inmediaciones se encuentran ubicadas empresas de gran 

importancia como Pdvsa (Refinería el Palito), la Planta Termoeléctrica del Centro 

(Planta Centro), Pequiven (Petroquímica de Venezuela), Invepal (Industria 

Venezolana Endógena del Papel), Compañía Anónima de Industrias Militares 

(Cavim) cuyo fin es la producción de químicos y explosivos, así como las 

empresas mixtas: Tripoliven, Ferralca y Produven, productoras de tripolifosfato de 

sodio, sulfato de aluminio y cloroflorometanos, respectivamente. La ciudad es 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://www.pdvsa.com/lexico/camposp/cp059.htm
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=La_Planta
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Termoel�ctrica


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

50 

parte de uno de los municipios industriales más importantes del país, lo que hace 

que persistan serios problemas de contaminación ambiental, producto de las 

emanaciones químicas de las empresas, de la gran cantidad de caños y lagunas 

que son drenados a una canal abierta que la atraviesa, así como El Güaire a 

Caracas; además del paso constante de camiones y gandolas que le dan un 

sonido, olor y vista característicos que son un poco tristes, por no decir 

deprimentes. No es por determinismo geográfico, pero la depresión del Golfo 
termina por ser categórica.  

Cara 'e bobo 

Carabobo es una de las principales zonas receptoras de migraciones 

interregionales, como consecuencia es una entidad altamente urbanizada cuyo 

crecimiento poblacional y económico ha superado la adecuación de todos los 

servicios básicos e infraestructuras propias de la ciudad.  Además, el desequilibrio 

y anarquía social y espacial de su crecimiento ha repercutido negativamente en el 

ambiente y los recursos naturales que posee.  Por su parte, el municipio Juan 

José Mora presenta la más alta proporción de habitantes por vivienda de todo el 

Estado Carabobo. La presencia de viviendas precarias ha venido incrementando 

en los últimos años como consecuencia de la acentuación de un proceso de 

invasiones que ha venido ocurriendo en el Estado. Durante el período 2004 – 2007 

ocurrieron en Juan José Mora varios eventos de este tipo, que ocuparon una 

superficie de 200 hectáreas aproximadamente. 

Asimismo, la tasa de natalidad observada en el municipio Juan José Mora, supera 

a la registrada en el Estado Carabobo y la mitad de los nacimientos proviene de 

madres muy jóvenes, menores a 24 años. Respecto al número total de 

defunciones registradas se observa que, para ambas entidades, las defunciones 

en el sexo masculino registradas siempre están por encima de las ocurridas en el 

sexo femenino en el período, superando en más de 35% a las ocurridas en 

mujeres. Por su parte, la población escolar que abandona o no es promovida al 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

51 

 

nivel inmediato superior, tiene mayor ocurrencia en el sexo masculino. Este 

fenómeno se acentúa en la población escolar a nivel de secundaria y su 

porcentaje es mayor a nivel del municipio. La data de la población en condición de 

analfabetismo para el Estado Carabobo y el Municipio Juan José Mora según 

resultados del Censo 2011, muestra que la población mayor a 10 años en 

condición de analfabetismo es superior en el municipio en casi 2%, respecto a la 

proporción que ocurre en Carabobo. 

 

El centro urbano Morón se identifica como un Área Metropolitana que se ubica en 

el segundo nivel jerárquico dentro del Sistema de Ciudades de Carabobo; 

desempeñando un importante papel económico como nodo de transporte portuario 

de carácter nacional a través del puerto de Puerto Cabello y otros terminales 

portuarios y el asiento del enclave industrial Morón - El Palito.  En relación a su 

estructura urbana, es importante señalar que la misma está condicionada por 

múltiples factores, como son: ser encrucijada de vías principales hacia el 

occidente y centro del país, las fuerte  restricciones físico naturales que imponen 

su emplazamiento, como son el Mar Caribe, las altas pendientes del flanco norte 

de la Serranía del Litoral, la presencia de áreas de inundación permanente y 

recurrente asociadas al Humedal de Urama, y por crecimiento poblacional 

explosivo que se generó a partir de la década de los cincuenta, con el 

emplazamiento de grandes industrias de carácter estratégico nacional y a la poca 

planificación en la ocupación espacial e inversión en la adecuación de los 

servicios. Los factores señalados dan como resultado una imagen urbana 

precaria, con un patrón de asentamiento anarquizado, escasas áreas para su 

expansión y un urbanismo fuertemente condicionado por la vialidad de importancia 

nacional. 

 

La fuente primaria de abastecimiento de agua potable para el Eje Costero de 

Carabobo lo constituye el Sistema Urama - Puerto Cabello – Morón.  Este sistema 

cuenta con dos Plantas de tratamiento: PT Los Teranes, la cual se alimenta del 

Embalse del Río Canoabo y el Río Temerla, y PT Puerto Cabello, cuyas fuentes 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

52 

 

son  los Ríos Miquija y San Esteban, además de otras fuentes de abastecimiento 

de aguas superficiales, como los río Patanemo, Primavera, El Cambur, y algunos 

pozos profundos. El sector industrial posee fuentes de abastecimiento 

independientes del sistema municipal. Así, INVEPAL dispone de una toma en el 

río Yaracuy; el Complejo Petroquímico Morón y CAVIM se abastecen desde el 

embalse del Río Morón. 

 

La recolección y transporte de los desechos sólidos en el municipio Juan José  

Mora es efectuada por la Alcaldía y la disposición final se realiza en el relleno 

sanitario La Piragüita,  localizado en Morón, lateral de la Troncal 1, frente a Planta 

Centro. Es manejado por Mancosta, una mancomunidad creada por acuerdo entre 

los municipios Puerto Cabello y Juan José Mora para el servicio de disposición 

final de los residuos sólidos de ambos municipios que solo maneja desechos 

domésticos y no peligrosos; los de las industrias son arrojados y acumulados sin 

restricción en sus patios traseros, trayendo graves daños al ecosistema y 

atrayendo gente que vive de su sustracción ilegal y venta. 

 

Todos los datos anteriores, incluidos para ubicar en el contexto regional, han sido 

tomados de un estudio hecho para Pequiven, por PROYECTOS Y ESTUDIOS 

AMBIENTALES LC. C.A. (2013), en aras de hacer el estudio de impacto en torno 

al cierre de la carretera que actualmente pasa por frente de la petroquímica hacia 

el estado Falcón, la cual quiere ser condenada sólo para uso interno, por los 

peligrosos industriales que amenazan al transitar por allí. Sin embargo, uno se 

pregunta ¿por qué no se había hecho antes? ¿Será que tiene gato encerrado y 

nos ven cara 'e bobos? 

 

 
Verde que te quiero verde 

Valle Verde es -sin ánimos de ser redundante- un asentamiento rural emplazado 

en un pequeño valle verde dentro de la localidad urbana de Morón, ciudad con alto 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

53 

 

índice de caos, polución, miseria y violencia desatada. El territorio conocido como 

Valle Verde comenzó a poblarse hace, aproximadamente, cincuenta años. 

Actualmente, cuenta con 1648 habitantes y 490 casas, según censo realizado por 

la misión Barrio Adentro con fines a realizar el Análisis de la situación de Salud de 

2012, en cual dice además que el 70% de su población se encuentra entre los 25 

y los 44 años. Barrio joven que limita con otros barrios jóvenes como el Barrio El 

Trapiche al norte, el Barrio El Minuto al sur, el Barrio Las Parcelas al este y las no 

tan jóvenes montañas del Área de Seguridad de la Corporación Petroquímica de 

Venezuela (Pequiven) al oeste.  

 

Anteriormente a Valle Verde se le conocía como “Bota Burro”; esto porque era el 

antiguo basurero de Morón y, según algunos de sus actuales habitantes, como no 

contaba con carretera para acceder, la gente tenía que ir en bestia o a pie. Otros 

dicen que debe su nombre se debe a que era un botadero de animales muertos, 

especialmente burros, por ser una zona completamente enmontada y aislada. 

(http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Bota_Burro). Luego se le llamó 

“La Florida”, para luego asentarse como lo que es hoy día, un Valle Verde. 

 

Paraíso, uno de los barrios contiguos, se llamaba Las Moscas, por la gran 

cantidad de estos insectos que eran atraídos por la basura. Ambos barrios 

colindaban, como lo siguen haciendo, con el área de seguridad de Pequiven. Las 

personas mayores recuerdan el mal olor y la literal nube de moscas que habituaba 

en el lugar. Se diría entonces, que los habitantes de la zona son chatarreros desde 

sus inicios, pero no todos han utilizado el reciclaje y la venta de basura como 

medio de subsistencia, aunque el contacto con desperdicios marcó su nacimiento, 

como un mito de origen. 
 

La basura en su lugar 

El hecho de situarse sobre o cerca de un basurero no es exclusivo de Valle Verde; 

esto era bastante común hace medio siglo, cuando muchos otros asentamientos 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Bota_Burro


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

54 

espontáneos surgieron en las afueras de las grandes ciudades como Maracay, 

Caracas y Valencia, en terrenos que se destinaban para el bote de basura. Esto lo 

podemos apreciar, por ejemplo, en un cortometraje venezolano llamado “Pueblo 

de lata” (1973), dirigido por Jesús Enrique Guédez, quien evidencia -a través de 

un documental de compromiso social- el nacimiento del barrio San Rafael, cuando 

algunos individuos encabezan la toma de unos terrenos ubicados entre los 

estados Miranda y Aragua, que le pertenecían a Juan Vicente Gómez.  

El destino del hombre está descrito desde el comienzo en su conformación 

morfológica. “Cuando los signos físicos no permiten la discriminación, despliegan 

los tesoros de la imaginación” (Le Breton, 1992, p. 76). Así se explica la 

“inferioridad” o se justifica la suerte de poblaciones marginadas por alguna 

debilidad. El cuerpo se vuelve testigo, más bien delator, de la persona que lo 

encarna. Así los “malandros” se reconocen porque su color de piel, su manera de 

hablar –tanto por el tumba´o como por el argot-, por la manera cómo se visten y 

hasta por su forma de caminar -ya descrita por muchos como de “monos”, de allí 

que se use el término para designar a las personas de clases bajas-. Es por eso 

que se afirma que “la vida social se encuentra amenazada y atacada por las 

discriminaciones” (Douglas, 1998, p. 16).  

Para Pierre Bourdieu, todo lo relacionado con la corporeidad, responde a habitus 

interiorizados por los agentes que forman un solo cuerpo con sus 

comportamientos (Le Breton, 1992, p. 87). Por eso los barrios son como el cáncer 

para el cuerpo social, según los “normales”, los “sanos” que viven fuera de ellos. 

Los excluidos y despreciados del sistema no necesariamente son criminales; por 

lo menos no lo eran antes de saber el lugar que les había sido asignado en el 

mundo. Su crimen congénito consiste en ser diferente al patrón que impera y que 

designa cuáles valores y actos son buenos, imponiéndoselos a una diversidad que 

termina por no encajar y por lo que eventualmente será rechazada, es decir, por 

desencajar en la normalidad de la norma; por ser anormales. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

55 

La construcción de la identidad en el barrio se inicia con la imagen estereotipada, 

estigmatizada, que del barrio tienen e imponen las clases dominantes. La 

violencia, según sus maneras de manifestarse, puede potenciar la identidad de 

cada uno de sus miembros con sus iguales, o la identidad de grupo (Segovia y 

Nates, 2011). Por eso la violencia forma parte de su “naturaleza” y es cónsona con 

el papel que se les ha asignado a los individuos marginales dentro de la estructura 

societal. Erradicar la violencia sólo es posible si y solo si se erradica la violencia 

de las élites (Monasterios, 2012). Asimismo, la presencia de factores 

desintegradores como la fragmentación del hogar, la falta de padre o madre, el 

machismo, así como el consumo de estupefacientes, la delincuencia, la juventud 

ociosa por falta de fuentes de trabajo o iniciativa, hacen que la decadencia de 

estas personas se profundice y afiance. Además, los problemas de basura y 

contaminación como característico de su entorno, las carencias de los servicios 

básicos regulados y la precaria manera de cubrir las necesidades básicas, 

terminan por ser agresiones constantes a su existencia. 

En el barrio no hay sentido de lo común, de lo público, de lo colectivo. O más bien 

sí lo hay. Es el sentido aprendido y socializado en Venezuela, donde lo público no 

es parte de la responsabilidad individual de todos, sino que se debe dejar a las 

autoridades para poder despotricar después de su mal manejo y mantenimiento. 

La gente bota la basura al patio de la casa, en el interior de la misma y a lo largo 

de toda la calle. Así van, donde sea que se produzca un desecho, allí quedará 

hasta que venga la brisa o la lluvia a cambiarlo de locación. Si destapan un 
caramelo o cualquier chuchería en un sitio, allí quedará el papel.  

Palito mantequillero 

Es sabido que a partir de 1920, muchos habitantes del campo se trasladaron a las 

ciudades para buscar oportunidades y mejores condiciones de vida, aunque ésta 

no ofrecía lugares para que todos vivieran con dignidad. Sin embargo, la gente 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

56 

buscó su propia solución y, a los venezolanos venidos de todos los rincones, se 

les unieron emigrantes de otros países con quienes comenzaron a construir casas 

y crear barrios. Toda esta movilización produjo una nueva distribución 

socioeconómica y demográfica en Venezuela; sobre todo luego de que se 

conociera el gran potencial que tenía el país, marcado por el reventón del Barroso 

II, en Cabimas, en 1922. De ser un país agrícola y minero, donde la población 

mayormente se concentraba en los campos, pasó a urbanizarse sobre todo hacia 

los centros que se iban desarrollando en torno a la industria petroquímica del país.  

“Los barrios actuales surgen por oleadas sucesivas de campesinos 

que configuran una época llamada las grandes migraciones, que 

cambian la geografía humana de la región. Estas migraciones no 

son de pueblos, sino de plebes. Y las ciudades que los “reciben”, ni 

los reconocen. No los asumen, ni los asimilan. Los marginan. La 

convivencia se torna brusca. Un cambio de piel acelerado, la 

construcción de un mundo material y humano sin dirección ni 

organización y a partir del caos” (Pedro Trigo, 2008 p 168).  

Morón constituirá uno de esos centros en torno a la refinería El Palito, cuando -tal 

y como describiera John Steinbeck en su novela Las uvas de la ira (1940)- 

pequeños productores agrícolas comenzaron a desplazarse en busca de “una 

tierra prometida” donde finalmente no encontraron ni el trabajo ni la prosperidad 

que esperaban, sino privaciones y, sobre todo, humillaciones por parte de los 

poderosos, que agravarán su ya deteriorada situación personal. El autor 

estadounidense narra en el mencionado texto-merecedor de un premio Pulitzer, 

las dificultades que atraviesan algunas personas en su éxodo desde distintas 

partes del país hacia California en busca de mejores condiciones de vida, a partir 

de la historia de vida de la familia Joad. Lo que yo haría a través de las pericias de 

la familia Sánchez, quienes fueron los primeros en asentarse en el territorio 

conocido hoy como Valle Verde. Morón y la industria petroquímica emplazada allí, 

atrajo a mucha gente de los campos de Los Llanos y de Falcón, que venían en 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

57 

busca de mejores condiciones y oportunidades de trabajo, formando esos 

urbanismos espontáneos y miserables que caracterizan los alrededores de las 

industrias y que se denominaron bajo una corriente económica cinturones de 

miseria. “De lugar de paso provisorio pasó a ser un enclave de pobreza y 

marginalidad permanente, con todo el proceso de estigmatización que esto 

significó” (Puex, 2003, p. 38).   

Mene Grande 

El Complejo Petroquímico de Morón inicia sus operaciones en 1956, 

especializándose en fertilizantes nitrogenados y fosfatados. Fue inaugurada en 

1958 por el Instituto Venezolano de Petroquímica, adscrito al Ministerio de Minas e 

Hidrocarburos, y traspasada en 1964, a la Corporación Venezolana del Petróleo. 

Desde entonces, los procesos industriales de la zona han dejado gigantescas 

montañas, no sólo de fosfoyeso, sino de chatarra. La renovación los equipos y 

maquinarias de las plantas, proceso de mantenimiento conocido como “la parada” 

deja atrás una gran cantidad de material de desecho, básicamente metales, cuales 

atraen a los habitantes del sector numerosas familias que gozan de la bondad del 
reciclaje.  

Debido a su extensión las industrias -sobre todo Pequiven- no pueden resguardas 

su área de seguridad, por lo que los habitantes del Barrio Coro, El Trapiche, Valle 

Verde, Paraíso, quienes atraviesan condiciones paupérrimas de vida, con hambre, 

codicia, rabia, resentimiento social, caminan de seis a ocho kilómetros, franjeando 

la sabana donde acechan mapanares, para cargarse a acuestas la ayuda, 

atención o bienes que el Estado les niega. Preciosa chatarra conviértete en oro, 

conviértete el plata, tu peso en mi lomo, libere mi desgracia y conviértase en un 

fajo e' plata. Oración ésta, que pudieran cantar los que entran a la “mina”.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

58 

 

La necesidad de desocupar uno de los patios ociosos de la Corporación -en los 

que usualmente se acumulan los desecho- para la construcción de una nueva 

planta de urea y, la incursión ilícita de los pobladores de los barrios aledaños a los 

mismos -atraídos por la chatarra-, dio impulso al proyecto de mediación artística, o 

de desarrollo social si se prefiere, que sirvió de excusa para hacer esta 

“accidental” etnografía.  Un directivo de la petroquímica, quien fuere cercano al 

trabajo de reciclaje realizado por Podolski, ideó la construcción de una escultura 

monumental que fuera vista por los buques desde mar adentro al acercarse al 

Puerto Cabello, ubicado en ciudad del mismo nombre, que se encuentra a veinte 

minutos de Morón, el cual es uno de los puertos de mayor movimiento en 

Venezuela junto al de La Guaira.  El proyecto planteado tenía una exigencia 

contradictoria. La monumentalidad de la escultura planteada, que no dejaba de 

levantar sospechas de una megalomanía absurda, era tan descabellada como 

exigirle a la gente del barrio, la cual no estaba capacitada, una obra de ingeniería 

y mano de obra tan altamente especializadas. Otro componente era la 

monumentalidad de las piezas de chatarra disponibles, que aunque fueron 

seleccionadas, ocupaba una superficie de unas dos cuadras; lo que nos desvió un 

poco hacia prados surrealistas.   Empezamos a hacer dibujos de esculturas que 

incluían viejos camiones de bomberos, a plantearnos estructuras que pudieran 

albergar cientos de personas, un centro cultural, una pequeña aldea creativa. 

Dejamos volar la imaginación y comenzamos a idear un proyecto de mediación 

artística con fines de de desarrollo social, que desocuparía una ínfima porción del 

inmenso patio y, ocuparía otra porción más significativa de personas también 

necesitadas, quienes viven de la chatarra de la zona; es decir, que la escoria es su 

mina, su garimpo, por eso son llamados garimpeiros. 
 

Los garimpeiros, como mejor se les conoce dentro y fuera de la industria, 

incursionan de día, a medio día, de noche, a media noche, en las zonas de 

chatarra de las industrias cercanas a Morón, para cargarse al lomo desde gramos 

hasta su peso en kilos, de diversa gama de metal fundible, vendible en la 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

59 

 

recuperadora. Esa es su fuente de empleo y sustento. Su objetivo es obtener 

material férreo o cualquier otro canjeable por pequeñas o, en veces, grandes 

sumas de dinero. Luego de calmar el hambre en una, dos o tres sentadas en un 

hogar que difícilmente recibe más que beneficios fugaces de este laborioso 

empleo y después de haber satisfecho otros apetitos que no se sacian a la mesa, 

siguen éstos “garimpeiros” caribeños, irrumpiendo ilícitamente en Pequiven, 

creando un continuo problema de seguridad y, eventualmente, poniendo en riesgo 

su funcionamiento.   Mujeres y hombres, garimpeiros y garimpeiras, corren el 

peligro de contaminarse con las sustancias tóxicas que impregnan los desechos 

de la petroquímica. Pero esto no es el único riesgo; en el caso de ser atrapados 

con las manos en la masa (la chatarra), son linchados, torturados y/o presos, no 
solo de rejas, sino de pasiones y perversiones, por parte de sus captores.     

 

 
Potencias del eje 

Cuando llegamos a vivir a Morón, hacía relativamente poco tiempo que se había 

llevado a cabo dentro del barrio un proyecto titulado: Aliados Comunitarios, el cual 

fue organizado a través de la Gerencia de Desarrollo Social de Pequiven. Esta 

instancia es la encargada de atender las necesidades de las comunidades que 

forman parte del “área de responsabilidad social” de la empresa, y se ocupó de 

introducirnos a la comunidad. Siempre me preguntaba si esa “responsabilidad” era 

una cuestión de expiación de culpas. El proyecto consistió en impartirles cursos a 

través del Instituto nacional de capacitación Educativa (INCE) a las personas de 

los barrios Valle Verde y El Trapiche, que son los barrios que concentran mayor 

número de garimpeiros. Este proyecto auspició la creación de cuatro cooperativas 

una de reciclaje, una avícola, otra de costura y otra que no recuerdo. Pude indagar 

fácilmente este dato pero preferí dejarlo así en la desidia, porque por desidia -

entre otras cosas- las cooperativas nunca llegaron a nada, aun cuando tenían 

todos los jugueticos comprados: hornos para cerámica, malla para cercar, 

máquinas de costura y más. El primer día que nos llevaron al barrio para que 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

60 

 

hiciéramos un primer reconocimiento, el encargado de Pequiven de la zona, nos 
dijo que esos seres eran como “reptiles”. 

 
Me pareció bastante denigrante, ofensiva e inadecuada la introducción que nos 

daba. Asumí que quiso significar que eran unos seres muy básicos, animales 

“primitivos” que funcionaban sólo por instinto. Además pensé que, si de analogías 

se trataba, les calzaría mejor el titulo de escarabajos estercoleros, ya que éstos 

cargan hasta el doble de su peso corporal en excremento para alimentarse. Los 

“garimpeiros”, (y “garimpeiras”), son capaces de montarse a cuestas el doble de 

su peso en chatarra y recorrer los kilómetros que sea, con tal de llevarlo a la 

recuperadora. Sin embargo, años después me pregunto si “El capitán”, empleado 

de Desarrollo Social de Pequiven encargado del sector Valle Verde, apodado así 

porque era un capitán de infantería del ejército retirado, sería tan perspicaz de 

haber leído a Edgar Morín y tan avezado como para apodarlos así según las 

evidencias de su estructura cerebral. Morín acota, en El Paradigma Perdido, la 

Naturaleza Humana, que el cerebro humano consta de tres capas adquiridas a 

través del largo proceso de hominización, entre las cuales, la más antigua, 

compartida con el resto de los animales, es denominada por los bioantropólogos 

“cerebro reptil” o reptiliano. Esta corte cerebral carece de mecanismos de 

adaptación a situaciones novedosas, por lo que es muy vulnerable, haciendo que 

resintamos antiguas situaciones como si fuesen actuales. Nos vuelve a veces 

agresivos y llenos de odio, lo que siempre ha empujado a nuestra especie hacia el 

conflicto y la guerra, por razones de demarcación del territorio, miedo, celo, 

acoplamiento, hambre, sed, necesidad de huir, protección y hasta razones de 

producción, religión y  poder político, vistos estos últimos también como “territorio  

a defender” (Clarac, 2013). Si “el Capi” conocía esto debería aplicarlo en sus 
proyectos de desarrollo social para hacerlos más eficientes. 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

61 

 

Hierro y Reflejo 

Seducidos por la idea de la escultura y respaldados por experiencias en otros 

proyectos particulares y colectivos de diversas magnitudes, decidimos 

embarcarnos en la empresa, pero no estábamos bajo una figura para contratar 

con el Estado, por lo que conformamos una fundación civil sin fines de lucro a la 

cual se dio un nombre muy alusivo al contexto: Hierro y Reflejo. El objetivo inicial 

de la Fundación Hierro y Reflejo, fue difundir el efecto terapéutico individual y la 

fuerza social del arte como vehículo de transformación, a través de un servicio de 

producción, difusión y distribución de actividades artísticas y humanísticas, así 

como de los oficios que de ellas se derivan, sobre todo aquellos no escolarizados.  

Y la realización de todas aquellas acciones orientadas hacia la consecución de un 

desarrollo social sostenible y armónico a través del arte; entendiendo éste, como 

las diversas manifestaciones de la creatividad humana. Teníamos un proyecto en 
mente: hacer una obra gigante, pero de carácter social. 

 

Escultura Social 

What is art? 

Sculpting can be extended to the invisible materials used by everyone. 
Thinking forms; how we mould our thought 

Spoken forms; how we shape our thought into words 

Social sculpture; how we mould and shape the world in which we live. 

Sculpture as an evolutionary process; everyone is an artist 

(Beuys in Harlan, 2010, p. 9) 

¿Qué es el arte? 

La acción de esculpir puede ser extendida a los materiales invisibles usados por todos y cada uno. 

Mediante las ideas; cuando moldeamos el pensamiento 
A través del lenguaje; cuando le damos forma a nuestros pensamiento mediante las palabras 

En la Escultura Social; cuando moldeamos y le damos forma al mundo donde vivimos. 

Esculpir es un proceso evolucionario; cada quien es un artista. 

(Traducción propia) 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

62 

 

Nuestra filosofía estuvo basada en las ideas de Joseph Beuys, quien revolucionó 

el arte sacándolo de los museos y otorgándole un aspecto social y político. Beuys 

desarrolló un concepto ampliado del arte y toda una teoría acerca de lo que 

denominó La Escultura Social. Ambos, tienen como corolario que todos los seres 

humanos somos artistas. Dentro de cada individuo reside un potencial creativo 

donde radica su plenitud y realización, cuando desarrolla éste en cualquier ámbito 

de vida. Sólo el hombre que descubre su naturaleza intrínseca, puede definir su 

función dentro de la sociedad. Y será, a través de sus acciones públicas                 
–políticas– que moldearán las estructuras sociales.  

 

El autor también consideraba que la liberación de las tapiadas energías de espíritu 

y alma, era la principal condición para el cambio social. El arte está predestinado, 

como actividad creativa, a reactivar los sentidos, mutilados por un ambiente 

alienado. Estos sentidos tienen que prestarse para una comunicación integral 

mediante acciones –trabajo- en la sociedad. Es decir, que el arte es el 

“antetrabajo” para crear nuevas estructuras sociales. Esto exige cierta consciencia 

de la situación en la que se vive, por lo que la reflexión es parte imprescindible. 

Nosotros intentamos redefinir nuestra labor en el barrio adaptándonos a la tropi–
calidad del ambiente y las personas (Podolski, conversación personal, 2013). 

 

Beuys también hizo un planteamiento sobre la necesidad de “Crearse un órgano”, 

con lo cual significó la importancia de invertir los órganos en la percepción. Por 

ejemplo, ver lo que normalmente se oye u oler lo que se siente. En neurofisiología 

esto se conoce como sinestesia (del griego συν-, 'junto', y αἰσθησία, 'sensación') y 

comprende la asimilación conjunta o interferencia de varios tipos de sensaciones 

de diferentes sentidos en un mismo acto perceptivo. Un sinestésico puede, por 

ejemplo, oír colores, ver sonidos, y percibir sensaciones gustativas al tocar un 

objeto con una textura determinada. No es que lo asocie o tenga la sensación de 

sentirlo: lo siente realmente. Beuys veía en este recurso la posibilidad de 

sensibilizar el hombre occidental, como una manera de liberar la sobrecarga de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://es.wikipedia.org/wiki/O�do
http://es.wikipedia.org/wiki/Color
http://es.wikipedia.org/wiki/Vista
http://es.wikipedia.org/wiki/Sonido
http://es.wikipedia.org/wiki/Gusto


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

63 

racionalismo que algunas veces lo insensibiliza ante lo esencial. Indefectiblemente 

hay que rememorar la línea máxima de El Principito de Saint- Exupéry: “Lo 

esencial es invisible a los ojos”. 

Nos dábamos cuenta de que la gente del barrio tenía los sentidos desarrollados de 

otra manera. Para ellos un gesto (tacto) valía más que una palabra (oído), una 

mirada (vista) mucho más que una larga charla (oído) y una acción (todos los 

sentidos) más que la plática (oído) y la mirada juntas (vista). No servía de nada 

que le diéramos una clase teórica, sin la práctica. El tacto para demostrar afecto 

estaba vetado, pero para mostrar molestia o rabia es adecuado. Parecía que su 

olfato estaba hecho para oler el peligro y su gusto para saborear sus jugosas 

fechorías o la dulce venganza, porque el continuo olor de basura quemada o 

aguas negras cercanas, no les molestaba. Y la comida, con tal de que les llenara 

la barriga, no tenía que estar ni bien presentada, ni cuidadosamente preparada. 

Con respecto al sentido del humor, éste es bastante picante para con los demás 

pero muy delicado hacia ellos mismos, se ofenden con facilidad.  Acerca del 

sentido de responsabilidad, habilidad para responder ante situaciones, dejan 

mucho que hablar. Los hombres por ejemplo pueden ser totalmente 

irresponsables como padres, pero para responder a una ofensa o un reto, están 

mandados a hacer. Su conducta agresiva denota la necesidad de defenderse. 

¿Defenderse de qué? De una historia cruel signada por el abandono y el 

desamparo, la exclusión, la marginación y un sinnúmero de carencias materiales y 

de recursos emocionales para enfrentar los problemas de la vida. Resilencia no es 

una palabra que considere adecuada para “Los condenados de la tierra” 

venezolana. 

Lo que sí quedó claro con esta inmersión barrial, porque así lo sentí, es que existe 

un enorme potencial creativo que necesita ser moldeado, canalizado y definido en 

estas comunidades. No “hay un camino”. Mentiras del diablo. Hay muchos. 

Nosotros palpamos un buen resultado estimulando sus cualidades, valorándolos 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

64 

por ser humanos, no por tener, saber o ser de una forma u otra. Les dimos 

oportunidad de sentirse respetados, de verse a sí mismos de otra manera. Los 

escuchamos y ellos pudieron escuchar su sexto sentido. Su intuición. Sus instintos 

respondieron de otra manera, el instinto de supervivencia no se vio amenazado y 

no tenían la necesidad de reaccionar con fiereza. Interactuamos con un sentido de 

pertenencia. Con un sentido de hacer algo juntos, sin diferencias. Lo importante en 

todo caso, es que rompimos el aislamiento estos individuos que han perdido el 

sentido común, el sentido de lo social. Verdades de Dios. Si hay un camino y es el 

único. Ama a tu prójimo como a ti mismo, sé uno con él; la vida no tiene sentido 

sin él. Para que exista el yo debe existir el otro; en eso concuerdan, entre otros, 

Mijaíl Bajtín y Yori M. Lotman. Aunque el primero, Bajtín, aclara que no basta con 

amar al prójimo como a sí mismo, sino que es necesario saber amarlo justamente 

como él mismo es, es decir, como se presenta y no como pretendemos (De 

Michel, 1997, p 158).   

Ahora lo veo claramente: ningún “yo” que no reciba nutrimento del 

“nosotros”, que no crezca unido con el organismo materno del 

cordón umbilical que desenvuelve a la vida incipiente, puede 

únicamente ser sí mismo. Aun un molusco que vive encerrado en 

una concha firmemente cerrada, si se le separa de la concha muere. 

S.D. Krzianovskiij, Vospomanie o buduscem. 

Alquimia social 

Se podría decir que lo que padece este tipo de población es de vaciedad de 

sentido. La vaciedad de sentido hace referencia a un estado en el cual, una 

persona es absorbida por un vacío de vida, el vacío de afecto, el vacío de 

reciprocidad; situación por la cual carece de una identidad sólida. El individuo no 

posee un proyecto de vida, no tiene expectativas futuras, por lo que no tiene una 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

65 

ubicación correcta en el mundo social y se ve agobiado por diversas situaciones 

dentro y fuera de su hogar. Esto marca su personalidad y puede encerrarlo en un 

ciclo de violencia y criminalidad como forma de vida, por no tener el control 

suficiente para escapar de dicha situación (Vielma, 2009). 

Se podría decir que generarle un sentido a la vida de estos chamos fue el 

producto más afinado de la relación en el barrio, fue el oro de la alquimia social. 

Nosotros generamos para ellos una oportunidad para que encontraran un sentido 

de vida, le dimos sentido a su existencia. O ellos se lo daban a sí mismos al 

trabajar por algo, para alguien, con su comunidad. En cuanto a nosotros hizo 

sentido su comportamiento, su violencia como reacción a la falta de respeto de la 

sociedad en general que los ve como bárbaros, que los segrega, que los apartaba 

en sus adentros. Que los desconecta. Cada cultura crea un tipo de bárbaro; así 

para los griegos eran los romanos, para los Yekuanas son los Sanemas, para los 

“civilizados” son los indígenas, para los ricos son los pobres. Y con esta categoría 

muere el diálogo, la magia de la comunicación. 

En el mundo artístico, lo ajeno es siempre propio y viceversa: lo propio es siempre 

ajeno. En cada forma de arte se encuentran elementos que son capaces no sólo 

de actuar sobre otros elementos, sino también de mutar de aspecto bajo su 

influencia. Esta “construcción” es un diálogo; dialogar es lograr que se tome en 

cuenta la existencia de “otro” punto de vista, distinto de aquél del sujeto de la 

enunciación. Es una confrontación de puntos de vista, donde la presencia de dos 

interlocutores, al mismo tiempo semejantes y diversos, se organizan mediante la 

comunicación, como un “artefacto generador de sentido”. Como señala Bajtín “la 

palabra ajena debe transformarse en propia-otra o en otra-propia. (De Michel, 

1997, p. 151). 

Nuestra presencia en Valle Verde, no fue una influencia pasiva, externa, unilateral, 

fue una interacción donde las dos partes se trasformaron, tanto ellos como 

nosotros. Fue un diálogo donde se mostró la necesidad de un mínimo de dos 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

66 

lenguajes para reflejar la realidad, la incapacidad de una cosmovisión tomada por 

separado para dar cuenta de la complejidad del mundo, de sus defectos, de sus 

carencias. Es en la interacción donde se manifiesta la necesidad del otro (De 

Michiel, 1997, p. 152).  En una “comprensión activa” no se renuncia al discurso 

propio, pero en la “interacción discursiva” la réplica presupone una “exotopía” 

recíproca donde la cultura considerada externa debe dejar de serlo. (Bajtín en De 

Michiel, 1997, p. 153) “uno sale de sí mismo, de la propia identidad irreductible, y 

se entra en relación con el otro, con un espacio, un tiempo, un “sentir” otro. (De 

Michel, 1997, p. 149). 

Según el escritor danés Peter Hǿeg estamos atrapados dentro de unas burbujas. 

Solamente haciendo perforaciones en estas aislantes esferas, nos permiten 

comunicarnos con los demás y experimentar realidad. Sin embargo, hay unos 

“orificios” que aseguran que siempre experimentamos las mismas, pocas y 

básicas situaciones. Cargamos nuestra propia realidad constantemente encima 

como unos anteojos y no somos capaces de percibir la realidad de los demás. 

Beuys percibía esta burbuja y decía que el arte puede romperla, eliminando así, el 

aislamiento del individuo, haciéndolo pleno dentro del contexto social. “La riqueza 

del hombre está en su potencial creativo”, decía Beuys.  Todas las acciones 

(actuaciones públicas) tienen la finalidad de despertar energías de espíritu y alma. 

Sirven de inspiración para actuar creativo. Las acciones son trabajo en la escultura 

social, quiere decir el antetrabajo para crear nuevas estructuras de sociedad.  Lo 

sentíamos así, como si estuviéramos modelando otro espíritu en el barrio; 

cambiando el temperamento de esta comunidad abandona en una soledad 

maldita. Así mismo, nuestro temperamento y espíritu eran moldeados por ellos 

(Podolski, documento inédito, 2013). 

Cuando interpelaron a Miguel Ángel sobre la definición de la belleza que Miguel 

Ángel ofreció una metáfora para explicarse, habló sobre el proceso de obtención 

de una escultura, el cual consistía en despojar pacientemente, a un bloque de 

mármol, de todo aquello que le sobraba hasta que al fin se obtuviera la imagen 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

67 

deseada. Sobre esto uno podría preguntarse: ¿Qué hacer con lo superfluo, con las 

sobras, con lo desechable, cuando se trata de construir una sociedad armónica, 

en lugar de una escultura? (Alegre en Moreno, 2009, p. ix).  

A diferencia de la escultura clásica, la Escultura Social -de Beuys- no sale de un 

bloque de mármol, sino que mana de un material que nunca pierde su plasticidad 

y que es modelado de adentro hacia afuera. Esta surge de un conglomerado de 

personas que crece y decrece, pero que no pueden separarse. La “masa” de la 

ecología humana, por más informe –amorfa- o trabajada que sea no puede dejar 

residuo. No existe eso de residuo social. Si se fractura, rompe o separa la matriz, 

sus fragmentos entran igualmente en la composición de la obra. Es la 

transformación de la Lebenswelt, del mundo de la vida total, “la sociedad como 

obra de arte” (Marcuse, 1969, p. 52). Como un tangram, donde se puede 

recomponer infinitamente el orden de las piezas, pero todas deben incluirse. Como 

un sudoku donde ningún número queda por fuera. Como una ecuación que por 

más que se despeje, debe incluir todos sus elementos para ser exacta. Puede 

sumarse, multiplicarse o dividirse sus factores pero todos cuenta. “El arte puede 

elevar al hombre desde el estado de fragmentación al de ser total, integrado”. 

(Fischer, 1973, p 54). El deber del artista es elevar la conciencia individual y vital 

de los habitantes de la ciudad, liberar a los hombres de las angustias de una 

individualidad ambigua y fragmentada y de los temores de la existencia insegura; 

hacer volver la vida individual a la vida colectiva, la vida personal a la universal; 

restaurar la perdida unidad del hombre (Fischer, 1973, p 48-49).  

“El arte es el camino que sigue el individuo para retornar a la colectividad” 

(Fischer, 1973, p 53). Esta experiencia “artística” no sólo sirvió para que esta 

colectividad retornara hacia, o en, nosotros; sino también fue útil para que 

nosotros retornáramos hacia, y con, ellos. Fuimos un equipo tipo mosqueteros: 

todos para uno y uno para todos. Así Beuys sentía sus acciones, las cuales 

evidentemente trasforman su entorno, mientras él se transformaba a su vez.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

68 

“La alteridad que entra en nosotros nos altera” (De Michiel, 1997, p. 160). 

Voluntad de Poder 

La voluntad de poder de la que Nietzsche habla, es el motor principal del hombre. 

Es decir, es la ambición de los individuos de lograr sus deseos y la demostración 

de la “fuerza” que lo hace presentarse ante el mundo y ocupar el lugar que se 

sienten le corresponde. Obsérvese que a la palabra “fuerza”, en las traducciones 

de sus textos, también se le ha dado la connotación de “violencia”, por lo que en 

alguna literatura se habla que, Nietzsche, incita a la violencia; lo cual no se 

comparte, mucho menos si se es consciente de que en el idioma alemán la 

palabra “Gewalt” denota tanto violencia, como fuerza. Pero también se puede usar 

significando poder, potencia, autoridad, vehemencia, ímpetu, dominio, control, 

imperio, potestad, poderío, pujanza y señorío. Es decir, que al igual que el hombre 

(y las mujeres, para los que gustan del discurso de igualdad de géneros) tiene un 

doble potencial, potencial creativo o destructivo. La voluntad de poder es la 

voluntad de querer ser sin esperar pasivamente, sino actuar en consecuencia. La 

voluntad de poder como la expresión de la denominación de aquello que 

constituye el carácter fundamental de todo ente. “La voluntad de poder es el hecho 

último al que descendemos”, como comenta Heidegger en La Voluntad de poder 

como arte. 

“El malandro encarna esta idea, la del individuo con voluntad de poder” a quien la 

violencia le permite el ejercicio instrumental de sus facultades dentro de un mundo 

que les reduce continuamente su campo de acción a esa “única identidad posible” 

(Antillano, 2010, p. 26), la de ser criminales.  Lo que “los malandros” no saben, 

porque nunca se les ha enseñado, es que la verdadera voluntad es un querer 

conservar y acrecentar la vida con carácter político; es decir respetar la realidad 

cultural del otro, en cuyo caso el otro sujeto es querido e incluido en dicha 

reproducción y aumento de vida, como comunidad (Dussel, 2009. p. 445). Pero, 

“es fácil declarar incapaces de algo a quienes previamente se les ha impedido 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

69 

ejercer su capacidad. Es el clásico recurso de culpabilizar a la víctima” (Moreno, 

2012, p 35).  Estos individuos se socializan en un medio que los niega desde que 

nacen, los maltrata, los enajena, irrespeta su forma de vida aún antes de que ésta 

crezca y se reproduzca. La sociedad los execra, mutila, aglomera para 

marginarlos. ¿Y son ellos los que tiene que respetar la vida de los otros? ¡Qué 

voluntad! ¡Por no decir, que bolas! 

Poder 

Hay que considerar que el “poder no es únicamente ser capaz de hacer uno 

mismo las cosas, también es ser capaz de hacer que otro las haga. Al imperio 

directo sobre el mundo se añade así un imperio indirecto, que es al mismo tiempo 

imperio sobre los otros” (Claval, 1982, p. 15). Si algo es el poder, es la 

expropiación material, biológica y existencial del cuerpo de los otros y el embargo 

a estos cuerpos físicos, empíricos, elocuentes de sus capacidades y debilidades. 

Ese es el verdadero territorio donde ocurren los procesos sociales de 

demostración de fuerza y voluntad de poder.  

“El poder se despliega como estrategia, oprime y exprime la energía de los 

cuerpos, constituyendo simultáneamente procesos de acumulación simple y 

reproducción ampliada en muchos ámbitos de ese territorio de lo social, donde los 

cuerpos rebeldes y los cuerpos dóciles se confrontan en una danza de las luchas 

sociales, que muchas veces se confunden debajo de una montaña de categorías, 

conceptos y modelos analíticos que borran la centralidad del cuerpo y ahora 

pretenden borrar, anular la del sujeto. Primero intentaron borrar el cuerpo y luego 

al sujeto. Hoy buscan asfixiar las rebeldías”. (Rivas, 2002, p. 12)  

La única manera que se me ocurre para resolver el conflicto de poder es dándole 

otra definición al mismo. Así como nos enseñaron que el poder se basaba en las 

armas y que el dominio tenía que ver con el monopolio del uso de la fuerza, o así 

como dicen que la información es poder, o que el poder es económico, hay 

demostrar que el poder está en cada uno de nosotros, en el desarrollo de nuestra 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

70 

potencialidad, que nada tiene que ver con fuerza o dominio, menos con 

supremacía: El poder radica el nuestro potencial creativo. Hay que redefinir los 

conceptos y despejar la profundidad de su verdad. Lo del poder popular no se 

entenderá bien, ni llegara a calar, hasta que la gente no asuma su capacidad de 

transformar el mundo a través de la cotidianidad y su continua recreación. “Lo que 

importa es analizar mas el estado de poder, que el poder del Estado” (Rivas, 2002 

p. 11).

En Busca del respeto 

Mientras investigaba para comprender lo que había visto y vivido en Valle verde, 

me sentí totalmente identificada con la experiencia de Philippe Bourgois, 

antropólogo norteamericano, quien se instala en East Harlem -uno de los barrios 

más postergados de Nueva York- y pasa allí casi cinco años para indagar la 

experiencia de segregación racial y pobreza persistente que acosa a los jóvenes 

del gueto latino, quienes son condenados de antemano al fracaso y sólo en la 

economía ilegal de la droga encuentran un atajo para sobrevivir con dignidad. Lo 

que cuenta sobre las frustradas experiencias de escolarización, sus ingresos en la 

cultura callejera y las pandillas, los accidentados intentos de conseguir trabajo 

legal, su iniciación sexual y sus modelos de maternidad y paternidad, me sonaban 

conocidos. Este clásico etnográfico sobre la marginalidad social, no sólo es un 

ensayo sobre la violencia autodestructiva en el barrio y de la búsqueda cotidiana 

de respeto, sino también, el sufrimiento social de esta gente. Tal y como yo 

pretendo sea el presente.  

Bourgois, entiende el fenómeno de la violencia en los sectores populares como 

una alternativa a la exclusión social; generada por reconfiguración de la "cultura de 

resistencia callejera" basada en la destrucción de sus participantes y de las 

comunidades que los alberga. Un modo de vida que tiene atractivo para los 

jóvenes porque es una fuente de recursos económicos, de poder y de prestigio 

(Bourgois, 1995, p. 9- 11). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

71 

“Obtener respeto significa que los demás reconozcan su importancia por cualquier 

medio, en este caso será el ejercicio de poder a través de la violencia, temor y 

sometimiento ineludible de los demás” (Moreno, 2011, p. 137) 

Mi costilla 

Los individuos de la zona en general, son rápidos, ágiles, diestros y atrevidos. 

Entre ellos vale la ley del más guapo. Si alguno deja su carga atrás, otro se lo 

lleva.  “Lo dejaste pagando”, es una expresión común cuando te roban algo. 

“Tragaste moscas”. Existe siempre una envidia y desconfianza hacia los demás. 

Vivir en el seno de un grupo social como el de Valle Verde significa vivir apiñado 

con otros seres humanos en “constante rivalidad desordenada” (Douglas, 1978, p. 

144). Se la pasan en un chisme, hablando de que si fulano le tiene envidia, que si 

aquel otro esto o aquello. Cuando van con la mercancía a la recuperadora, van 

entre varios para la repartición de los ingresos. El dinero se reparte 

inmediatamente. Allí nadie confía en nadie. Aún cuando casi todos están 

emparentados de alguna manera. El dinero se gasta también inmediatamente. Si 

es mucho, llenan la nevera y dejan de trabajar por un rato. Cuando se topan con 

cuerpos policiales reciben su paliza y pierden su botín. Dicen que los policías son 

más ratas que ellos, porque ellos hacen el trabajo duro y son los pacos los que se 

benefician si los agarran “cargados”. Si hablas más de lo que ellos creen 

conveniente, considérate con los pies hacia el frente. “Plomo al pajudo”. Odian al 

chismoso, al sapo, al dilatador y están dispuestos a matarlo. Otra expresión que 

se incluyó en nuestra jerga coloquial fue “Si va, compa”. Eso quiere decir que está 

aprobado, positivo, afirmativo, aceptado. Allí todo el que es pana es llamado 

“compa”, de compadre, lo que denota un tipo de filiación informal. Así mismo, 

convive, que es el que literalmente vive con ellos sus infortunios, peripecias, 
aventuras y sufrimientos. Con vive, pues. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

72 

Sin ánimos de caer en indiscreciones evolucionistas, la sociedad en este barrio 

parece tribal. Da la impresión de ser una agrupación que se sigue, de modo 

parecido y llamativo, hábitos comunes y que se hace visible, sobre todo los 

adolescentes y jóvenes, a través de una conducta propia; encontrando en la 

violencia la posibilidad de expresarse, un modo de alejarse de la normalidad que 

no les satisface y, ante todo, la ocasión de intensificar sus vivencias personales y 

encontrar un núcleo “gratificante” de reconocimiento y afectividad. Una especie de 

“cobijo emotivo” por oposición a la intemperie urbana contemporánea que, 

paradójicamente, les llevaba a la calle. Sus miembros acuden a ella, entre otras 

cosas, para tener su propia expresividad, para sentir la cohesión con los otros, 

para encontrar apoyo y para compartir experiencias y actitudes con quienes 

consideran iguales. Una ocasión para la evasión de un mundo frío y tecnologizado 

que ha hecho de la distancia y el aislamiento su naturaleza propia 
(http://es.wikipedia.org/wiki/Tribu). 

El desencanto del sistema social y la imposibilidad de realizarse dentro del 

modelo establecido "ha instalado un proceso salvaje de anomía que ha 

pulverizado las mediaciones normativas y valorativas tradicionales, así como 

también las instituciones-matrices", como la familia y la escuela (Rodríguez, 2011, 

p. 143). Valle Verde parece una tribu de clanes familiares, armados hasta los 

dientes, donde el orgullo y la rebeldía les impiden participar en un sistema de 

educación formal; de allí el reto de buscar formas lúdicas de enseñanza para 

captar su atención. Hay familias donde el abuelo le entrega un arma al nieto para 

ajustar cuentas. Hijos asesinos que son venerados por sus madres. Mientras más 

muertos llevan encima, más valor adquieren ante los ojos de los demás. Pero se 

sienten gravemente ofendidos si alguien les llama ladrón o asesino. Cuando 

muere un malandro importante todos llegan armados, y el velorio es plomo y 

plomo toda la noche para despedirlo, como se muestra en la película colombiana: 

Rosario Tijeras. Disparos, tiros y caña. Así fue la muerte del “Pepe”, nuestro 

muerto de bienvenida. Era uno de los malandros duros de la zona, a quien habían 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://es.wikipedia.org/wiki/Tribu


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

73 

ajusticiado en la madrugada. No pudimos comenzar con las clases ese día, 

porque el barrio estaba de luto. Nos recomendaron que no abriéramos los talleres 

porque se podría interpretar como que no nos importaba su muerte.  

Al cabo de pocas semanas, nos conocían en todas partes. Alexis ya era un 

“compa”, se había ganado a la gente con su carisma, por consiguiente entrábamos 

los demás en su campo de seguridad. De todas maneras nos robaban las 

herramientas y la comida, en cualquier oportunidad. La ocasión hace al ladrón, 

como quien dice. Muchas veces se pelaban entre ellos y hacían referencia a la 

envidia de uno y otro. Se “echaban paja” y “echaban carro”.  Otros, agradecían el 

hecho de trabajar con nosotros porque les ayudaba a alejar su mente -

temporalmente- de “la trampa”, del hampa, del crimen, del robo, del hurto, del luto, 
de la muerte de sus “cómpas”, del descenso de sus esperanzas.  

Necrópolis 

Hablando de velorios, muertes y entierros, es muy irónico saber que Paraíso, el 

barrio contiguo a Valle Verde, el que algunos prefieren en llamar Valle Verde III, 

era un erial dispuesto para un cementerio. Es decir que Valle Verde no ha dejado 

de ser un necrotopo. Necrotopo término confeccionado por la antropóloga 

colombiana Beatriz Nates, para contextualizar los lugares que se relacionan con la 

muerte, utilizando como base quizás, la categoría de cronotopos de Bajtín, que 

relaciona el espacio y el tiempo. Este barrio nació sobre un cementerio de basura 

–necropasado– pero tenía predestinado convertirse en un cementerio humano

–necrofuturo–. Como si el destino natural de ese territorio estuviera signado por la

muerte. En la actualidad, el territorio en cuestión, es “un escenario marcado por el 

desamparo” (Zubillaga, 2012) un barrio latinoamericano cualquiera, caracterizado 

por el malandraje, lo que lo remite de nuevo a la muerte –necropresente–. Es algo 

así como la película italiana “La vida es bella” o el corto venezolano “Cédula 

Ciudadano”, en los que uno no sabe si morirse de la risa, o del llanto. Humor 

necro, es vez de negro. Necrohumor. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

74 

Existe un dicho que reza: “malandro que se respeta no llega a viejo”, es decir que 

un pronóstico de existencia corta es parte de la vida de esta gente, que gira En 

búsqueda de respeto (Bourgois, 2010). Es decir que las “madres de barrio” tienen 

la “misión” de ver morir a sus hijos. Los jóvenes venezolanos entre 15 y 34 años 

se manifiestan llenos de malestares, y los acompaña una profunda sensación de 

incertidumbre sobre su propio futuro.  Y tristemente se observa que esta es la 

realidad cultural y estructural que es común a todos los jóvenes latinoamericanos, 

pobreza y vulnerabilidad (Biaggini en Briceño, 2012, p 208-212) y que los 

conducirá a la tumba. 

Los padres renuncian a educar a sus hijos por el sentimiento de fracaso. Los niños 

renuncian a la escuela por el sentimiento de inutilidad. Los jóvenes renuncian al 

liceo por sentimientos de pérdida de tiempo. Las parejas renuncian entre sí por 

sentimientos de frustración y agobio. Es interesante ver cómo la muerte ha 

reconfigurado las relaciones. Existe una desafiliación o una banalización de las 

alianzas. Las relaciones son más cortas y más superficiales, debido quizás a la 

muerte anunciada. Se ha naturalización la muerte armada. Crónica de una muerte 

anunciada. Lo mágico del realismo de Gabriel García Márquez estuvo en su 

predicción. Hasta las muertes por enfermedades es tomada como algo normal, sin 

que genere medidas preventivas. 

Desmadre 

La estructura de los hogares en Valle Verde sigue el modelo familiar-cultural 

popular venezolano. Es, pues, el de una familia matricentrada, o matrifocal, o 

matricéntrica, regido por las abuelas y las madres. Se constituyen en familias 

matricentradas, que no significa de ninguna manera familias matriarcales.  

El matriarcado lleva, en la misma etimología de la palabra, el poder de dominio 

como contenido definitorio. Si bien el poder de la madre es una realidad presente 

en la familia matricentrada, no la define. En todo caso no es un poder de gobierno 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

75 

femenino sobre la comunidad. Bajo un patriarcado formalmente fuerte, y realmente 

débil, funciona un matriado totalizador de puertas adentro (Moreno, 2012, p 6). 

Debido a esta responsabilidad hacia la familia, las mujeres son mejores alumnas y 

más constantes y diligentes en el trabajo. Hay unas que, inclusive, estudian en la 

universidad. Los hombres figuran sólo como hermanos, hijos o amantes, pero no 

como padres. La prostitución es una fuente de ingreso siempre considerada, pero 

no mencionada en público. Se prestan a eso por necesidad de resolver de una 

forma “ligera” un apuro económico. Muchas mujeres tienen una gran cantidad de 

hijos, los que frecuentemente son de padres distintos. Se enamoran, salen 

preñadas, se desenamoran y terminan la relación. No piden ni responsabilidad, ni 

ocupación frente al hogar y a los hijos. Las madres “solteras” -a quienes se 

debería llamar más bien: “solitarias”- dicen que el padre de sus hijos “murió”, lo 

quiere decir que no se ocupa de ellos, ya sea porque no se les ocurre o porque 

ellas los eximen de su responsabilidad. 

“La afectividad en la familia está, en el mundo-de-vida popular venezolano, 

determinada por la madre, pues se trata de familias matricentradas, las fallas en la 

cualidad materna de la afectividad dejan al niño en la inseguridad y en la 

percepción de abandono y rechazo (Moreno, 2009, p 866).  

“Para Moreno Olmedo, la madre real o sustituta y el amor experimentado desde 

los primeros años de vida hasta el final de la infancia por los niños, es esencial en 

la formación de una personalidad de paz, socialmente positiva” (Morón, 2009 

citado en Briceño-León et al, 2012, p. 162). 

En estatus de “arrejuntada”, “casada” o “montada”, las mujeres son igualmente 

víctimas de violencia doméstica. Varias de las alumnas aparecían con un ojo 

morado u otras lesiones. Preguntándoles sobre lo sucedido respondían 

simplemente “Le monté cachos y me pegó”, “me dio lo mío”, “me metió unos 

coñazos, pero también yo le di”.  Toman la violencia como algo normal. Cuando un 

hombre le es infiel a su mujer con la vecina, el perro de su amante, el can de la 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

76 

 

casa pues, lo acompaña de regreso, lo que delata el hecho. Al descubrirlo la 

esposa sale en busca de venganza, decidida a atacar a “la culpable”. Se ve 

muchas muchachas, casi niñas, embarazadas o con bebés. Por ejemplo, el caso 

de la casa que más frecuentaba, donde una niña de quince años tuvo un bebé de 

un policía. Para los hombres preñar una mujer es parte de su orgullo machista. Y 

para la mujer es como si demostraran su “amor” por el hombre, que se les pasa 

rápidamente al procrear. Es como si su amor encarnara en el niño, dejando de ser 

sentido ya hacia el hombre. El promedio de embarazo precoz en el municipio es 

de un 34%, mucho más alto que el supuesto promedio nacional (22%). El gobierno 

intenta enmendar esta situación con la repartición gratuita de preservativos, 

pastillas e implantes de aparatos, pero muchas veces las mujeres están 

reprimidas por los hombres respecto al uso de los anticonceptivos. O simplemente 

no les interesa. El dejar de ser “señoritas” es demostrado por las barrigas flácidas 

y caídas, que quedan después del parto.  

 

Las madres siempre hablan de sus hijos. Cuando son pequeños y merodean por 

ahí les gritan y maltratan a vox pupulis. Cuando están ausentes varias pueden ser 

las causas. Que ya son grandes y “tienen su vida” o estar muertos, presos, 

escondidos “enconchados” para que no los lleve o mate la policía. Cuando están 

presos, las madres suspiran añorando el día que saldrán, pagando junto a ellos la 

condena, en la esperanza agónica de verlos fuera.  No sé si es por el incesante 

ajetreo de resolver, el sufrimiento por los hijos presos o muertos o la paridera 

constante, pero las mujeres se envejecen a una edad prematura; es decir a los 

cuarenta ya son “madres viejas”, como diría un gocho cualquiera. Pocas 

conservan lozanía. Una vez le pregunté a cierta mujer la edad, le había calculado 

sesenta y cinco. Estaba bastante arrugada y deteriorada, inclusive le faltaba “el 

tren delantero”, carecía de tres o cuatro de sus dientes frontales. Me respondió 

que tiene treinta y siete. Me llevaba pocos años, pero varios hijos. Había tenido 

ocho hijos, entre los cuales se habían muerto dos, uno de ellos recientemente. En 

lo que me explico inferí que la criatura se había muerto de insalubridad.   

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

77 

Coño 'e madre 

Venezuela está constituida y sostenida sobre una columna de madres, la cual, por 

otra parte, podemos decir que es una madre columna. Es una columna de 

relacionalidad con la madre la que la define y la constituye. Una madre reina, 

absoluta y solitaria; el venezolano es un enmadrado. El amor que da el sentido es 

el amor de madre. La madre es el centro del afecto, del origen, del destino. Esto 

no quiere decir que no se desee la presencia del padre y la aparición de la pareja 

y que no se haga necesaria la elaboración de una pedagogía al respecto. El 

problema no es la ausencia de padre -de muy vieja data- ni la falta de verdadera 

pareja que implique la convivencia continuada de un hombre con una mujer para 

que ambos intervengan, compartiendo funciones y responsabilidades, en la 

crianza de los hijos comunes a ambos. El problema es que la madre está en 

peligro. (Moreno, 2012). 

Parece que el sistema dominante ha identificado lo que necesita taladrar para 

destruirnos: la madre. Y esto se lleva a cabo mediante dos ataques: el ataque 

económico y el ataque sensual” (Moreno, 2012, p 44). La economía moderna 

capitalista obliga a la mujer a ser asalariada exitosa empresaria, obliga a la madre 

a establecer una discontinuidad en la relación permanente tradicional con el hijo 

en los primeros años de su existencia. Paralelamente, el trabajo-individuo incide 

profundamente en la vivencia que de si tiene la mujer-madre y en despertar sus 

aspiraciones individuales. Si estos estuvieran enfocados en la promoción de la 

persona-relación, como es el modo venezolano, nada habría que objetar. El 

problema es que siempre está sobre la base del autodesarrollo, auto crecimiento 

individual, autonomía. Lo que sitúa a la mujer-madre en un doble conflicto con la 

pareja y con los hijos (Moreno, 2012, p. 44-45). 

Así, bajo el esquema de la dominación masculina, las mujeres buscan ser 

admiradas, vistas y queridas, intentando disimular una profunda desazón consigo 

misma, que se oculta entre pequeños logros. Por lo general, el amor se vuelve 

dependencia y dominación aceptada. El estar pendiente de los hijos les genera 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

78 

 

orgullo. El marido -si es que lo tienen- les proporciona seguridad del hogar.  El 

orden de la casa, les aporta agrado y placer. La sensación de logro a través de 

estos elementos es su lugar seguro, no importa a costa de qué, lo que casi 

siempre implica un cansancio exagerado, estrés, exigencias y presiones, que 

reafirman el papel como seres para y por los otros (Huerta, 2008, p. 8). 
 

El hecho de encontrar la responsabilidad de la crianza de los niños única y 

exclusivamente sobre una madre que necesariamente tiene que descuidarlos por 

tener que resolver el dinero para su manutención, relegando a su vez su 

realización personal más allá de lo que su maternidad le ofrece parcialmente, 

termina por generar un círculo de malestar que pareciera cerrarse de una manera 

hermética, sin posibilidades de resolución. Madres sobrecargadas de 

responsabilidades y descontentas por sus frustraciones como individuos, hijos que 

se crían solos, descuidados, abandonados o en el mejor de los casos mal 

acompañados y padres ausentes e irresponsables que siguen haciendo hijos a 

diestra y siniestra. Un circuito bastante coño ‟e madre.   

 

 

Mala maña 

Lo anterior, resumido en el término “Madredad”, acuñado por el grupo de 

investigación del Centro de Investigación Popular (CIP), es necesario resaltarlo 

como aspecto constitutivo de las personalidades violentas y delincuentes. Un 

verso de la canción Por tu mala maña, de Rubén Blades de puede dar cuenta de 

lo que se quiere expresar: 

 

Por tu mala maña de irte sin pagar 

Te están buscando unos tipos  

que cuando niños sus mamas no los querían  

y ahora de adultos viven repartiendo bofeta‟s 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

79 

Infancia 

Los padres y madres maltratan a sus hijos verbal y físicamente. Esto es una 

generalidad, pero también hay madres y padres que atiende y se preocupan por 

sus hijos, dándoles apoyo y posibilidades de comunicación para su desarrollo y 

protección. Lo vi en casa de una de mis alumnas, que a los 36 años ya es abuela 

por parte de uno de sus cuatro hijos. Tiene morochos varones, una hembra que es 

la mayor, y una niña con una insuficiencia mental que la violaron un día, mientras 

estaba sola en casa, dejándola en estado. Mientras trabajábamos en el barrio, 

estaban haciendo la solicitud para que la esterilizaran para evitar que “le montaran 

otra barriga”, cualquier “degenerado de esos”. Me asombraba el humor con el que 

mi alumna decía que ojalá el muchachito naciera parecido al padre “pa' mata al 

guevón ese”. Ella y su marido son un caso admirable en el barrio. Son una pareja 

sólida, como pocas, que han compartido muchos años juntos, desde la 

adolescencia, y ha “sacado sus muchachos pa' lante”. Me cuenta que no les 

permite andar vagabundeando por ahí hasta tarde, que los obliga a recogerse 

temprano. “De mis hijos no pueden hablar aquí en el barrio”. Y “a la mayor, yo 

siempre le hablo y le pregunto si ya anda abriendo las piernas por ahí...pa´ que se 

cuide pues...”. Parece que está clara en que “el proceso de malandrización”, 

comienza cuando el niño empieza a arreglárselas para subsistir, cuando un niño o 

adolescente sin escuela, sin vínculos sociales de estima y autoestima, de 

incorporación e integración, sobrevive en condiciones de urgencia, haciendo uso 

de una serie de mecanismos informales, muchas veces ilegales e ilegítimos 

(Pedrazzini y Sánchez, 1994, p 29). 

Los referentes para los niños en el barrio son el robo, el delinquir, el consumo de 

drogas, la violencia familiar, el abandono por parte del padre, la promiscuidad de 

la madre, la obtención de dinero fácil, el consumo de alcohol y drogas y el amor 

líquido; concepto creado por el sociólogo polaco Zygmunt Bauman, desarrollado 

en su obra del mismo nombre, para describir el tipo de relaciones interpersonales 

que se desarrollan en la actualidad. Éstas, según el autor, están caracterizadas 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://es.wikipedia.org/wiki/Sociolog�a
http://es.wikipedia.org/wiki/Polonia
http://es.wikipedia.org/wiki/Zygmunt_Bauman
http://es.wikipedia.org/wiki/Relaciones_interpersonales
http://es.wikipedia.org/wiki/Postmodernidad


 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

80 

 

por la falta de solidez, calidez y por una tendencia a ser cada vez más fugaces, 

superficiales, etéreas y con menor compromiso, explicando así la fragilidad de los 

vínculos humanos. Aunado a esto, los niños no interiorizan un esquema donde 

experimenten la obediencia porque no se educan en contacto de símbolos de 

autoridad o jerarquía. Y los que cuentan con autoridad muchas veces son basados 

en el miedo. Ya sea por carencia de padre, ausencia de madre a temprana edad o 

deserción escolar, crecen al margen de figuras de autoridad legítimas. Cuando se 

está carente de esto, como puede esperarse que el niño atienda luego a un orden 

establecido.  Como dijo Chávez alguna vez: hay daños irreversibles, el daño social 

es así como en Los Miserables… la rueda social no toca al niño pero cuando 

crece esa misma rueda lo tritura (Entrevista del 8 de octubre de 2012). 
   

Chamba 

El desempleo y la falta de ingresos reducen la posibilidad de construir redes 

solidarias y círculos de confianza, lo que comienza a sectorizar, a fragmentar, el 

barrio internamente.  Además está la necesidad de los jóvenes de ahora, de 

diferenciarse de los pobres de siempre, de los que trabajan y trabajan y no surgen, 

por lo que se fragmentan aún más las relaciones intrabarriales. (Antillano, 

Pojomosky, ponencias inéditas, 2013) 

 

Las economías populares caracterizadas por un mundo laboral precario y 

discontinuo en el que la alternancia de los trabajos legales con los ilegales, el 

desempleo y la temporalización del trabajo, provocan crisis de identidad que 

facilitarán, a los jóvenes en situación de riesgo, su entrada al “delito amateur” 

(Kessler, 2006) y la instalación de la droga y su mercado, como una alter-micro-

economía. En el caso de Valle Verde, se observa cómo las personas se turnan 

entre sus oficios de campesinos, de contratados de las industrias, de saqueadores 

de botes -chatarreros- y de delincuentes de poca o mucha monta. Dependiendo de 

la temporada. 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

81 

En Valle Verde no había pandilla como tal; mucho menos de esas estructuradas y 

designadas con un nombre específico. En todo caso, cuando se da la reunión de 

un grupito de chicos, ésta no perdura, es decir no se concreta como fija. Las 

uniones son esporádicas o temporales. Ellos se encompinchan para hacer una 

movida, una jugada; y se forma entre ellos un vínculo por empatía dependiendo si 

les va bien o mal. Pero en realidad se definen por pertenecer a un sector o por 

estar emparentados. Se habla de “los de Valle Verde”, “los de Las Parcelas”, “los 

de Barrio Coro”, “los del Puerto” (Cabello).  

En cuanto a la iniciación en el delito, normalmente, se da entre familia. El primo o 

hermano grande quiere iniciar al menor; lo que quiere decir que le conseguirá una 

buena “chamba” (atraco, guiso) o una pistola “pa´ que sea serio”, “pa ´que se 

monte en una”, “pa´ que se resuelva”. Pa´ que “salga al ruedo”, pa´ que “pise la 

arena”. Será necesario citar la conocida obra de Van Gennep (1909) cuando 

afirma que toda iniciación voluntaria para entrar en una sociedad secreta, es un 

proceso ternario. Sus tres etapas, inseparables, se caracterizan por una 

seudomuerte que denota una ruptura con el pasado, seguida por una 

seudogestación que prefigura la nueva existencia, y por último un reconocimiento 
público y una agregación al grupo de los iniciados  (Segovia, 2008ª, p. 455). 

El delito y la violencia deben ser analizadas como estrategias de supervivencia 

entre una franja etaria de sectores populares que se ve afectada por la 

inestabilidad laboral, la pobreza y precariedad, la temporalidad del trabajo así 

como la pérdida de legitimidad del trabajo honrado como proveedora de recursos 

(Kessler, 2012, ponencia). Desde pequeños rehúyen el trabajo porque representa 

esfuerzo sujeción e insuficiente rendimiento para obtener adquirir los bienes a los 

que se aspira por lo que optan por hacer tareas de poca monta (Moreno, 2009, p 

854). Los recursos vengan de donde vengan son aceptados. El fin justifica los 

medios. El trabajo tiene un significado negativo entonces, no les sirve para 

satisfacer sus deseos y es como una manera de estar sujeto a la ley, lo que no les 

interesa, aunque llamen trabajo a sus actividades delictivas. Por eso los 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

82 

 

garimpeiros y demás de Valle Verde dicen “estábamos trabajando”. Hay un 

desdibujamiento moral del trabajo. Ya el trabajo no organiza. No es un elemento 

central en la organización social. Antes el trabajo físico era un valor. El trabajo en 

términos materiales y en términos ideológicos era un valor, se perdió. Después de 

los 80 el trabajo ya no es el vínculo de relación en la sociedad. Ahora hay unas 

nuevas configuraciones (Antillano, 2013). Además los trabajos que se encuentran 

no generan calificación, por lo que se pierden las cualidades personales. No hay 

trayectoria laboral, sólo una pequeña parte de la población se desarrolla 

profesionalmente. El desempleado en el sector formal tenderá al autoempleo en la 

llamada economía del rebusque (Ferrándiz, 2007, p. 235). Lo que predomina es la 

matanza de tigres. Trabajitos informales y esporádicos, pues. 

 

La microeconomía de la droga ha proliferado en el barrio, aun cuando no está 

estructurada una red de droga. No existe jefe, ni capo, ni nada mucho mayor que 

simples “buhoneros” de las sustancias. Es más fácil vender unas cuantas bolsas 

de cocaína, unos cuantos puchos de marihuana, unos cuantos pitillos de bazuco o 

unas piedritas de crack para resolverse, que ponerse bajo la tutela y demanda de 

un jefe explotador, sudarse la gota gorda mientras otro está sentado bajo el aire 

acondicionado cómodamente engordando su cuenta a base del esfuerzo ajeno. Se 

ha demostrado abiertamente que en Venezuela es dinero fácil es lo que paga. 

Economía rentista provenga del petróleo o de cualquier fuente. Porque eso de El 

negrito del Batey es aquí y en los demás países latinoamericanos, tengan o no 

tengan “mene”.  

“El negrito del batey” de Alberto Beltrán” 

A mí me llaman el negrito del batey  

Porque el trabajo para mí es un enemigo  

El trabajar yo se lo dejo todo al buey  

Porque el trabajo lo hizo Dios como castigo… 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

83 

 

El trabajo honrado ha perdido su prestigio, sus adeptos y su fuerza. Lo expresan 

los gestores de la administración pública, los dirigentes sindicales, los políticos 

oportunistas, los grandes empresarios, los pequeños vivarachos, los bodegueros, 

los abogados y hasta los reputados ex guerrilleros. Normalmente los hombres, son 

empleados en lo que se conoce como “las paradas” que son recesiones donde se 

les hace mantenimiento a las plantas. Y como hay varias alrededor, siempre están 

pendientes de esos llamados. Pero eso nunca es fijo, siempre es temporal. Pero 
por lo menos cuentan con un período de vacaciones de los otros “trabajitos”. 

 

Alejandro Moreno Olmedo, quien trabaja en un sector de inmenso e intrincado 

Petare llamado San Isidro, dice en una de sus obras que: “el trabajo no redime al 

delincuente, ni el darles trabajo o capacitarlos para él” (Moreno, 2009, p 855). En 

realidad no es darles trabajo ni clases lo que puede redimir, sino el hecho de 

tomarlos en cuenta, hacerlos sentir útiles, darles la oportunidad de realizarse 

según sus potencialidades, retarlos con algo novedoso pero constructivo y 

estimular su capacidad creativa.  

 

Poner a prueba su potencial creativo fue lo que en nuestro caso los capturó, pero 

no por ello vamos a hacer del arte una panacea. Hay muchas estrategias 

incluyentes como el deporte, los oficios manuales, la música, la agricultura, el arte 

y más. Pero, lo que fue eficaz en Valle Verde fue el hecho de darles confianza, 

valorarlos sin juzgarlos ni presionarlos a ser lo que no son. Considerando eso, hay 

que resaltar lo que ha observado Moreno Olmedo en cuanto a las instituciones 

que hacen este tipo de labor social: “cuando en esas instituciones se encuentran 

personas con verdadera vocación de servicio y no como simples funcionarios, el 

factor cálidamente humano es lo determinante en la relación, dando otros 

resultados” (Moreno, 2009, p. 537). 

 
 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

84 

 

Chicharra 

Hay jóvenes que no salen mucho del barrio; es como si estuvieran recluidos en él. 

Y cuando salen tienen que cuidar por donde se desplazan. Normalmente tienen 

sus “roces” con los del barrio contiguo, Las Parcelas, de donde puede asomarse 

una cola o cabeza de las llamadas “culebras”; esas cadenas de violencia que 

funcionan como un sistema de cobranza de daños y perjuicios y que podrían 

compararse con el sistema de compensación wayúu, pero donde no existe el 

recurso del palabrero (Pütchipu´u). El tema de la culebra contribuye a ir 

ordenando, cercándolo, el territorio de los barrios, lo cual incrementa el espiral de 

la violencia. La estigmatización y denigración que sufren éstos jóvenes cuando 

salen de sus círculos sociales, aunadas a la represión policial y a las culebras, 

contribuyen a que los jóvenes se “achicharren” dentro de su comunidad. Este 

“achicharramiento” (término utilizado por autores como Pojomosky y Antillano) o 

encierro dentro de los cofines territoriales del barrio -que a veces se fragmentan 

inclusive dentro de los mismos-, nada tiene que ver con los regulares ritos de 

encierro wayúu -ni aquellos de los mayas- que tienen como objeto la curación y el 

restablecimiento del orden dentro de la estructura de esta sociedad.  Ritos que 

tienen como objetivo ordenar y curar, a un sujeto que ha entrado en contacto con 

“el mal” el cual lo afecta desordenado y caotizando la vida del “paciente”, lo que 

necesita repararse y sanarse lo antes posible. “Se trata, en última instancia de 

recuperar a la persona extraviada y colocarla de manera estruendosa en el centro 

de la sociedad, hablando literal y simbólicamente”. (Segovia, 2008ª, p. 474-478).  

 
En el caso de las barriadas, esta reclusión representa la etapa terminal de su 

marginación social y el empeoramiento del corte del libre desplazamiento a causa 

de los conflictos interpares debido a las culebras. De ordenamiento y curación no 

tiene nada. Solo empeora la situación, a menos que se den casos como el de 

Catuche, en el a través de un proceso de mediación las madres de los afectados, 

rompieron positivamente el cerco mediante el diálogo. (Ver: 

http://issuu.com/amnistia/docs/acuerdo_comunitarios_de_convivencia). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://issuu.com/amnistia/docs/acuerdo_comunitarios_de_convivencia


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

85 

El miedo a la libertad 

En los mecanismos de evasión considerados por Erich Fromm en su obra El 

miedo a la libertad está el retraimiento, en el que el individuo trata de superar el 

sentimiento de insignificancia experimentado frente al poder abrumador del 

mundo exterior, renunciando a su integridad individual o bien destruyendo a los 

demás, a fin de que el mundo deje de ser tan amenazante. Esto es realizado de 

un modo tan completo que se elimina la amenaza externa mediante la inflación 

del propio y reduciendo el mundo exterior a algo sin importancia (Fromm, 1968). 

Los impulsos destructivos tiene por raíz la imposibilidad de resistir a la sensación 

de aislamiento e impotencia. La destructividad representa una forma de huir de un 

insoportable sentimiento de impotencia, dado que se dirige a eliminar todos 

aquellos objetos con los que el individuo debe compararse. Esas mismas 

condiciones de aislamiento e impotencia se deben otras dos fuentes: la angustia y 

la frustración por la vida (Fromm, 1968, p. 178-179). 
Cobertura 

A las personas que están muy “fritas”, muy “quemadas”, que no tiene salvación; 

esas que ya están muy echadas a perder, que no se integran de ninguna o escasa 

manera a la comunidad, se les refiere con el término de “dañado”, “malo”. Y si se 

infiere -o está demostrado- que es por uso de drogas se le tilda de “coco seco”, 

son los adictos a la piedra (crack), que muchas veces tienen fuertes daños 

psíquicos y son capaces de atracar y matar, sin remordimiento.  

Las generaciones mayores se drogan con cocaína y alcohol. La mayoría de los 

chamos allí son relativamente “sanos”, gran parte de ellos lo que fuma es 

marihuana. Lo hacen desde temprano en la mañana, “coger cobertura” lo llaman. 

Uno de los muchachos que se la pasaba “arrebatado”, el chico con ojos atigrados 

y  piel cobriza, es bastante guapo pero malasangroso, como dice su propia abuela, 

quien comentaba que “ni los alacranes cuando le pican le hacen algo, de la sangre 

tan mala que la tiene”. Miraba con una intensidad que amedrentaba. Y, no emitía 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

86 

 

palabra alguna para menguarla. Todo el tiempo estaba como molesto, pensé que 

se la pasaba engorilado (cocaína/piedra), más que fumado (marihuana).  

 

Un día, por fin se incluyó en uno de los talleres ofrecidos. Algo -o alguien- lo animó 

a participar. Cambió impresionantemente. Decía buenos días con altivez y 

entusiasmo. Su cara se iluminó, sonreía. Me agradecía cuando le pedía un favor o 

lo mandaba a hacer algo. Metamorfosis pensé, pasó de ser tigre a gato manso. 

“Pocos actores violentos siempre lo son, y naturalmente entonces, llegarán a ser 

amigos, y confidentes, y terminaran apareciendo como personas perfectamente 

normales, a pesar de su violencia, cuando ocurre”. (Rodgers, 2004, p. 19). Al 

terminar nuestro trabajo en el barrio e irnos a Mérida, este muchacho se 

“emproblemó”, porque mató a alguien. Emproblemarse describe una situación de 

culebra, una cadena de conflictos que se desatan por un hecho. El chico tuvo que 

huir a Falcón a casa de familiares, pero de allí lo devolvieron porque se metió en 

líos allá también. Exilio doble.  

 

 
El callejón de la puñalada 

Una de nuestras viviendas dentro de Morón fue en plena Encrucijada, en el 

callejón Junín, conocido como el “callejón de la puñalada”. Mientras vivimos allí 

sólo una vez nos pasó algo. Atracaron a “la China”, mientras regresaba de un bar 

con las chicas que nos habían alquilado la casa. Es una calle estrecha que en el 

día se atesta de buhoneros, ya que allí guardan sus tarantines al terminar la 

jornada y los plataneros sacan sus costales para vender en el mercado local o 

frente a un apartado de su casa.  

 

En esa calle hay también una perfumería esotérica, una peluquería, una tienda de 

lotería y tres bares; uno de los cuales, estaba justo al frente de la casa donde 

vivíamos. Contaba con una ventanita para despachar por el callejón, en caso que 

uno no quisiera pasar al patio interno de la casa. Era de un negro fortachón que 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

87 

siempre que Lutz, su esposa o la amante de turno, no estaban cerca, me decía 

algo pícaro, quiñaba el ojo o invitaba a salir, o a entrar más bien, pero a su cuarto. 

Me impresionaba lo “caliente” que estaba la gente todo el tiempo en esa ciudad. 

Su sexualidad exacerbada me consternaba. Otro de los bares era clandestino, 

unas dos casa de por medio con la nuestra. Se pasaba por un pasillo fino y oscuro 

y se “adentra pa´l patio de la casa” donde la cerveza y las nalgas ruedan 

alegremente.   

Parece que la profesión más antigua del mundo, no tiene lugares fijos en Morón. 

Los bares, las polleras y cualquier recinto público hacen de burdel. Inclusive vi 

como un señor conocido contrataba para luego los servicios eróticos de una chica 

que estaba yendo a “matar un tigre”. Las mujeres mientras que “no la donan”, en 

tanto que no están dando “su rueda de tomate” a cambio de dinero, limpian casas, 

lavan ropa, barren en cuadrillas contratadas por la alcaldía, aseando las inmundas 

calles moronenses. Cuando los clientes se las topan por ahí, van llenando su 
agenda.  

La sangre de Cristo 

Cayendo en generalizaciones podría pensarse que en el barrio los únicos 

decentes y honestos, aquellos que no roban, ni son lujuriosos, son los 

evangélicos. Algunos trabajaron en el taller y acostumbraban a traernos cosas de 

sus conucos. Nos apreciaban. Nos invitaban a sus distintas iglesias, ya que hay 

varias dentro del mismo barrio, por lo que hay servicio casi todos los días. Pero el 

de los domingos es especial y todos concurren a la iglesia que está detrás de la 

tercera casa que habitamos. No se necesita asistir para escuchar las canciones; 

éstas llegan con el viento, al igual que el humo de la basura que queman a diario 
por ahí. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

88 

 

 

“La mayoría de las religiones prometen, mediante sus ritos, hacer algunos 

cambios en los acontecimientos externos” (Douglas, 1991, p. 206). Por eso, 

quizás, el éxito de las religiones evangélicas en los barrios y la numerosa 

conversión de sus habitantes. Me imagino que esperan, aspiran y proclaman un 

cambio en sus condiciones de vida. Así pensaría uno de los chicos, que trabajo un 

tiempo largo con nosotros, quien al igual que su papá, era uno de los malandros 

serios del barrio. Pero luego de que mataran al hermano y de que el mismo 

sufriera un accidente en moto, donde ambas piernas se le partieron en varias 

pedazos, se convirtió al evangelio; al punto de que se recluyó dentro de una de las 

Iglesia del barrio, donde vive desde que lo trasladaron del Hospital de Puerto 

Cabello. Las veces que logré visitarlo tenía que estar un “hermano” presente, para 

no levantar ninguna suspicacia de los vecinos, aunque mi interés en visitarlo nada 
tenía de tentador -libidinosamente hablando-.  

Sexo loco 

Dos manifestaciones sensitivas están excluidas del paraíso, el sexo y la comida, 

funciones éstas que conectan al hombre con su contingencia mortal y que están 

reservadas para el infierno del catolicismo y demás variantes del evangelio, que 

rigen la religiosidad de Occidente (Segovia, 2008ª, p. 470). Si el orgasmo es 

realmente una pequeña muerte como muchos lo definen, creo que a los del barrio 
les encanta visitar a Hades. 

 

La muerte y sexualidad se presentan en Valle Verde de una manera desmedida, 

exagerada, hiperbólica.  Hablar de sexo en el barrio es pan nuestro de cada día.  

Te dan los buenos días deseándote que te hayan dado una “buena mamada” la 

noche anterior, o preguntándote si tú lo “mamaste” bien. Cosas como esas. Sobre 

todo las mujeres hacen alusión al acto y a cómo debe hacerse. Los consejos 

sobre cómo felar con un “halls” (caramelo mentolado), prácticas como el “beso 

negro”, “la danza macabra” y una muy curiosa la de “mamárselo en cruz”, no 

esperan ser pedidos. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

89 

 

 

Marcel Mauss (1971) afirma que toda acción lleva en sí la huella de un 

aprendizaje, desde el hecho de comer, lavarse, reposar, hasta la manera de 

moverse y gesticular. Pero nada se transmite más, esencial y especialmente, que 

la conducta sexual; la cual está estrechamente relacionada con la moralidad 

(Segovia, 2008ª, p. 441). Todo sucede desde el hecho del cuerpo; desde el goce 

hasta el padecimiento, así como sus representaciones están determinadas por los 

dictados insalvables de las circunstancias íntimas y privadas. El cuerpo está allí, 

en las experiencias sutiles o estruendosas, sufridas o plácidas, insatisfactorias y 

placenteras. El cuerpo es donde se vive la armonía, pero también el temor, el 

dolor, la necesidad, la enfermedad y la muerte (Segovia, 2008ª, p. 462). Decía 

Pierre Bourdieu: “Lo que se aprende con la memoria del cuerpo no es algo que se 

posee como un saber puesto ante sí, sino algo que se es” (Segovia, 2008ª, p. 
454). 

 
Las altas temperaturas del tropical puede que influyan en la “apertura” de estos 

cuerpos. Mary Douglas en su obra Pureza y Peligro (1991), relaciona el calor con 

los cuerpos abiertos, tal y como se presentan los cuerpos de Valle Verde. Allí los 

cuerpos se muestran abiertamente incontrolados, excesivos, incivilizados. Los 

orificios como fronteras, representados por sus excreciones –saliva, heces, orina, 

semen, sudor- no se esconden. Así mismo, se vincula el mal y el conflicto con lo 

caliente. Cuando se hace difícil arreglar un problema se dice que todavía “está 

caliente”. En cambio los cuerpos fríos son cerrados, medidos, controlados. Al 

comer poco, se excreta poco, se intenta borrar o minimizar los orificios. Esto forma 

parte del criterio de pertinencia que constituye, en palabras de Mary Douglas, una 

norma universal de pureza en la que se intenta llevar al mínimo las consecuencias 

de la ingesta. Pero también se deben borrarse los orificios y secreciones 

vinculadas con los placeres sexuales (Segovia, 2008ª, p. 454). 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

90 

 

¿Cómo se come eso? 

La mayoría de las casas donde entré no tiene comedor, es decir no tiene un 

espacio destinado para comer. Comen de pie, en la cama, en cualquier parte por 

ahí, afuera de las casas, sentados en la calle. No hay un ritual, no hay un horario; 

comen cuando se pueda y donde se quiera. Pensaba en eso de “familia que come 

unida, permanece unida”. E intentaba hacer un silogismo con la premisa de que “la 

familia es la base de la sociedad”. Nunca logré aplicar bien la fórmula aristotélica, 

pero creo que mi deducción sería algo así como: las familias venezolanas ya no 

comparten la mesa por lo que, su base se desintegró; la base de la sociedad 

venezolana está disgregó porque no comen en familia; no hay unión en la base de 

la sociedad venezolana debido a la deshoras en la comida. En fin, lo que se quiere 

expresar es que, el rito de la comida compartida en la mesa ha perdido su eficacia 

simbólica en la sociedad venezolana. Cada quien come por su lado, cada quien 
anda por su lado. Más bien, aislado. 

 

Las costumbres alimenticias de ellos recuerdan un poco a la de los campesinos en 

Mérida. Un plato de comida sin “salado”, sin carne, no es comida. De hecho no 

recibe el nombre de comida si carece de proteína animal. Eso no logramos 

cambiar, aunque nunca entró en las intenciones. La mayor parte de la ensalada 

que se les servía iba directamente a la basura. Eran felices con un tolete de carne 

bien frita y grasosa, pollo frito, cochino frito, pescado frito, arepa frita, del tamaño 

de una llanta. O un buen plato de pasta y caraotas, combinación que siempre me 

chocó.  La mayonesa no podía faltar. Nada de vegetales crudos, ni fruta fresca. El 

“fresco” es mejor digerido si contiene dióxido de carbono y colorantes artificiales. 

Es decir, que sea embotellado o empaquetado en pequeños sobres. Nada de 

jugos natural. Los dulces como ponqués, tortas, galletas, eran bien aceptados. Les 

encanta la fritanga, de eso si los platos se desbordan. Habría que ver que tan 

cierto es lo que asevera Pedro Pitarch: “comer demasiada carne produce un 

cuerpo inmoral, ya el apetito por la carne no es el signo de la inmoralidad sino 

precisamente su causa” (Pitarch (2006) citado en: Segovia, 2008ª, p. 480). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

91 

 

Cuando fuimos a Coro a visitar el Museo Colonial, organicé el almuerzo vía 

telefónica en un restaurante, al que había ido una vez cuando visité la 

Penitenciaria de Coro. Me pareció una buena opción ya que era un lugar popular -

o eso pensé-, bastante grande -considerando que íbamos alrededor de 40 

personas-, barato y rápido -tomando en cuenta que era un viaje ida por vuelta y 

teníamos que regresar ese mismo día a Morón-. Era un restaurante que servía 

pasta y como conocía la afición de los chamos del barrio por la pasta, me pareció 

adecuado. Error tras error. Cuando llegamos al lugar, la familia que atendía, como 

el resto los presentes comensales, volteó a mirarnos sin dejar de hacerlo hasta 

retirarnos, de manera poco amistosa. Quizás pensaron que esa horda de 

malandros “pata en el suelo” éramos los responsables de las acribilladas calles de 

Coro, las cuales estaban (¿tiempo pasado?) en un estado deplorable. Y eso que 

no andábamos descalzos, pero sí bastante playeros, porque teníamos la intención 

de visitar luego la Vela de Coro, para picarle una torta de cumpleaños al “convive” 

Alexis, quien cumplía años ese mismo día.  Aunque para Podolski, la torta ya la 

había puesto yo ese día con la elección del lugar para comer, debido al pasticho 

que se formó entre los prejuicios y despectivas de los presentes en el local y las 

reacciones defensivas de los muchachos del barrio, quienes ocultando su malestar 

bajo su típica agresividad, habían devuelto mucha de la comida. Me sentí triste y 

culpable de someternos a tan desagradable situación, mi intención había sido 

organizar el día para aprovecharlo sin contratiempos. Mas cuando llegamos a la 

península, me di cuenta que lo hubiéramos podido resolver de otra manera, ya 

que allí había quiosquitos por doquier, donde se vendía sopas de mariscos y 

pescados. Para otra oportunidad ya sabría yo cuál era la comida indicada para 

cualquier ocasión multitudinaria y popular. Tiro al piso. No hay nada que no 
resuelva el venerable San Cocho. 

MacGyver venezolano 

Alexis nació el 20 de octubre de 1962, en El Chama, uno de los barrios más 

peligroso de Mérida, donde la prensa amarillista se regocija con los sucesos de 

otro color. Hijo de un mecánico, creció entre repuestos y grasa, por lo que 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

92 

aprendió el oficio desde temprano. A los trece años ya había reparado su primer 

motor de carro solo, sin la guía del padre o ayudante alguno. A esa misma edad 

se compró su primer carro, para poder ejercer otras de sus profesiones, heredada 

también de su progenitor, don Juan y parrandero. Gracias a su presencia en el 

equipo, el acceso al barrio y a su gente fue más fácil, además de evitarnos 

muchos problemas. Él conocía los códigos, las señas, la jerga, los signos y la 

cosmovisión de la cultura popular venezolana e inclusive de la contracultura o 

“subcultura” violenta, si es que se puede llamar así. Aunque cada uno de nosotros 

aportó su granito de arena, sin él no hubiera sido lo mismo. Por eso digo que es el 

útero del proyecto, porque era él quien preservaba la vida de la criatura. Alexis fue 

nuestro puente, nuestra llave al candado. El hermeneuta, intérprete para forjar la 

relación, el “palabrero”. Ese si les echaba su regaño a los muchachos cuando no 

comían “monte” (lo verde, la ensalada) así como también les jalaba las orejas 

cuando andaban con pendejadas.  Hasta le pedían que se lanzara a alcalde. 

Chatarritas 

El contacto con el metal tiene algo mítico para un orfebre, como Podolski, quizás 

para ellos también. El plomo, el hierro, son incluidos en su lenguaje denotando 

otras cosas como un balazo, su arma de fuego. Pero además, esa manera de vivir 

que hace de la dureza y resistencia su estilo, y de la frialdad o punto de fusión su 

característica emocional, recuerdan el comportamiento del metal. El reto que 

representa su estilo de vida, la violencia con que lidian y además las incursiones 

de kilómetros y kilómetros de monte, que bajo sol o luna, recorren para ultrajar 

metal. Una manera de vivir heavy metal. A pesar de su analfabetismo, saben 

calcular peso, volumen y esfuerzo físico en relación a los kilogramos y al cambio 

en su valor monetario. Se saben la tabla periódica de atrás pa´lante, pero no en su 

nomenclatura y propiedades, sino de su valor a la hora de cambiarlo por “plata”. 

Cobre, bronce, ferromanganeso, estaño, tungsteno, acero inoxidable, son algunos 
de los que se encuentran en este “libre mercado” del patio de chatarra.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

93 

Los guardias nacionales que custodian los alrededores del patio para impedir que 

“los garimpeiros” ingresen, a veces los conocen y hasta están emparentados. Esto 

puede evitar que los amarraren a un poste para dejarlos todo el día bajo el sol 

inclemente, como castigo por perpetrar la zona. Alguna vez escuché que hasta les 

aplicaban torturas tipo Seguridad Nacional. Los garimpeiros con sus andanzas 

cotidianas están mejor preparados que éstos guardias, a quienes les cuesta andar 

bajo el inclemente sol, y más correr por el monte tras ellos. Pero en algún 

momento se abrió el coto de caza a los garimpeiros y ya no tuvieron que 

perseguirlos mucho. La política cambió y entró en ejecución la de "plomo al 

hampa". La famosa frase del gobierno de Betancourt: “Disparen primero, 

averigüen después”, representada en “Disparen a matar” (1990), del director 

Carlos Azpúrua, comenzó a regir el patio, lo que disminuyó bastante su ingreso. 

Uno de los chicos del barrio fue tiroteado por la espalda al no atender a la voz de 
“alto”. 

Uno día de esos que estábamos haciendo movilizaciones de material, me di 

cuenta que los chamos que me acompañaban a ayudarme tenían gato encerrado. 

Yo estaba trasnochada, no había podido dormir bien. Sólo había ido a trabajar 

porque “El capitán” me pasó recogiendo, si no me hubiera quedado echada. 

Pensé dar las instrucciones e irme a acostar. Sabía que la desvelada, el sol y el 

polvero picante del patio iban a sentarme mal en mis apellidos. Cuando llegué les 

explique a los chicos y a los transportistas (grúa, montacargas y low boy) qué 

tenían que levantar y llevar; pero ellos también tenían su plan que hasta ese 

momento yo desconocía. A uno de ellos como que le entró remordimiento y me lo 

soltó. Desafortunadamente me agarró de malas y a mí no se me ocurrió otra cosa 

que ponerme moralista e histérica. Soltando un “ya estoy harta”, “van a perjudicar 

el proyecto”, comencé a sermonear a los chamos. Lo que quería era hacer como 

el avestruz o irme a dormir.  De hecho me encaminé a la salida, pero como ellos 

pensaron que los iba a “sapear”, a acusar con “El capitán” o con alguna autoridad 

de Pequiven, me pidieron que me esperara, ofreciéndome la cola. Como para 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

94 

 

demostrarme que no iban a proceder. Hasta los transportistas fingieron que el 

camión no arrancaba, que se había dañado. También estaban en el guiso. No sé 

si era que querían hacer tiempo para buscar la gigantesca pieza de acero 
inoxidable, que cambiarían en la recuperadora por unos cuantos cobritos.  

 

Nunca se me pasó por la cabeza ir a denunciarlos. Lamentaba no haberme 

quedado durmiendo, si no hubiera hecho, se hubieran podido robar tranquilamente 

la pieza. Me hubiera evitado la molestia y se hubieran ahorrado toda la 

parafernalia de la avería. Hasta me habían ofrecido una tajada. Luego me 

arrepentí, profundamente, de no haberme hecho la vista gorda dejando que se 

llevaran los que le viniera en gana. Y esto no por mi tajada, comisión o lo que sea 

que me querían dar, sino porque semanas después, el patio había sido 

desocupado completamente. Y no por la chatarra que nosotros nos llevamos, que 

representaba una ínfima parte, sino por nueve largos y bajos remolques que 

cargaban toneladas y toneladas de ella, las cuales vinieron y se fueron del bote 

por unos diez días consecutivos, quizás más. Para fines legales, es decir, para el 

registro que llevaban los guardias de turno de la puerta auxiliar, estos remolques 

eran ocho. Una mesa de largas patas dejaba pasar el noveno por debajo. La 

misma mesa donde seguro se repartió la cochina entre los “garimpeiros” de 

cuellos y puños blancos (o rojos, rojitos, para actualizar la gama de color) que, 

convenientemente, esperaban su parte en la comodidad su oficina acondicionada 

de la petroquímica. Cuando lo hace un rico bien, cuando lo hace un marginal es un 

delito. Está como el chiste ese blanco manejando carro, dueño; negro manejando 

el mismo carro, chofer. Algo así. En este país los que van a la cárcel son los 
pobres. 

Frente en alto 

“Está claro que existe una relación entre la desavenencia familiar y la violencia 

delincuencial, pero no si se debe a la deprivación maternal, a la ausencia del 

padre en un período crítico del crecimiento del niño, o a la suspensión del proceso 

de socialización” (Arnold et al. En: Silva y Gross, 2003, p. 6). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

95 

 

“No es la necesidad la que hace al ladrón” (Moreno, 2009, p. 201). Interesante 

afirmación si se piensa que no es la necesidad lo que hace al ladrón de cuello 

blanco tampoco; es la oportunidad. Y es este el modelo de socialización 

ininterrumpida –corrompida- que se discurre en la sociedad venezolana, por lo 

menos de unas generaciones para acá. No se delinque para sobrevivir, porque se 

tiene hambre, carencias, necesidades básicas insatisfechas. Se delinque por el 

lujo, la suntuosidad, la codicia; no para salir de la pobreza (Moreno, 2009, p. 180) 

Como los pobres no se puede acceder a la vida de la clase alta por la vía normal, 

recurren al delito. Se roba para el consumo inmediato, para lucir, para disfrutar el 

momento. (Moreno, 2009, p. 180) Y los de la clase alta, ¿ellos por qué roban 

entonces? 

 

“Los empresarios y los políticos llevaban un puño de años robando y saqueando y 

nadie salió a matarlos”. (Extracto de la película: El Caracazo (2005), de Román 

Chalbaud) 

 

“A esos tipos no los llaman ni choros, ni malandros, los llaman indiciados”. 

(Extracto de la película: Los Criminales (1982), Clemente de La Cerda) 

 

 
Embraguetados 

Las bragas gruesas de lona azul con las que se trabaja dentro de la zona industrial 

de Pequiven sofocan. Los garimpeiros las usan también. Las consiguen porque 

alguna vez han trabajado como contratados o conocen a alguien que trabajó allí. 

Así que cuando se ve a lo lejos a alguien “en bragas” dentro del bote de chatarra, 

no necesariamente sea un operador. Intentan falsear su identidad para evadir a 

los guardias y demás agentes de seguridad. Sin embargo, no creo que engañen a 

nadie con su “disfraz”. Eso es tan ingenuo como pensar que tapándose el rostro 

con las manos se vuelven irreconocibles o invisibles. Era realmente gracioso 

presenciar que cuando quieren pasar desapercibidos, cuando no quieren que 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

96 

 

alguien los vea; porque tienen un asunto pendiente o porque quieren ignorar lo 

que está pasando en sus proximidades -por ejemplo para no ayudar en alguna 

cosa en la casa o a alguien que requiere de una mano, como la mamá de sus 

“chamos”; pasan de largo tapándose la cara con una o las dos manos juntando el 

canto de los meniques haciendo una especie de abanico, que -según ellos- los 

oculta, aunque sólo le cubra el rostro. Nos moríamos de la risa viendo esas 

escenas, porque tanto como el que se “escondía” como el que claramente lo 

reconocía, se hacían la vista gorda. No así los guardias del patio, quienes tienen 
que correr o capturar a los embraguetados, sea que los conozcan o no. 

 

El reflejo del hierro 

En una ocasión entré a uno de los baños de damas de Pequiven, quería lavarme 

el rostro. Estaba acalorada y cubierta del polvo del patio de la chatarra, esa 

arenilla fina que se te pegaba en la piel y penetraba haciéndote sentir plastificado. 

A no ser por la piquiña que producía hubiera pensado que se me dormía el órgano 

más grande hasta insensibilizarlo. ¿Sería este un polvillo radioactivo?, me 

pregunté. Había un cartel pegado en el espejo sobre los lavamanos que decía “Sé 

el reflejo de tu casa”. Pensé en el barrio, todo mundo bota papeles en la calle, 

tanto niños como adultos. No hay educación ambiental. Y en las casas adentro, es 

igual. Muchas parecen un chiquero. Extremadamente desordenadas y hediondas. 

Hay una en especial que se me viene a la mente, donde tiene una piscina plástica 

para que los niños se bañen, en el patio trasero. La piscina en si misma está 

nadando, dentro de un mar de desperdicios. Impresionante. Sin embargo no todas 

son así, hay otras en las que me podría acostar en el suelo de cemento pulido no 
sólo para su acabado.  

 

Una vez, cuando visité el barrio convaleciente de una hepatitis viral que me 

amargó la existencia (o en todo caso ya la tenía amarga y por eso me dio la 

enfermedad), no tenía fuerzas de nada y el calor me agobiaba, llegué a donde una 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

97 

de mis alumnas pero no estaba. Me tiré al piso porque me estaba quedando 

dormida y no podía mantenerme de pie. Sus hijos, quienes estaban solos 

esperándola que regresara de su trabajo, me ofrecieron una cama cuando vieron 

que me tiraba al piso. Lo hacía no sólo por la falta de energía sino por recordar 

que cuando niña echarme sobre pisos de concreto o granito me refrescaban el 

cuerpo por su temperatura templada. Descansé en la parte baja de una litera 

donde corría un aire fresco, a través de la puerta trasera que estaba abierta y que 

me permitía ver el pantano del otro lado del valle. Era una casa muy limpia y 

ordenada. El piso de cemento pulido todo lo reflejaba, tan bien como mi cara en 

ese espejo del baño al que volví de mis elucubraciones, para caer en cuenta que 

el reflejo del agua, de un espejo, de cualquier superficie reflexiva de la luz, hace 

reflexionar. Te ilumina. Hierro y Reflejo, como llamamos a la fundación sin fines de 

lucro, creada para hacer el proyecto social con Pequiven y devengar la renta 

petroquímica (nuestros honorarios), fue el nombre de la exposición individual de 

Podolski, en el 2006, donde le conocí.  Irónicamente pasamos a formar este 

colectivo para trabajar con chamos armados con todos los “hierros”. Aunque no 

tanto como en el barrio José Félix Rivas, ese sector de Petare donde alguna vez 

hice un pequeño trabajo de campo; ni tanto como lo que se podría conseguir si se 

hiciera una requisa con fines de panoplia de las cárceles venezolanas, pero 

armados al fin.  Revólveres, metralletas, magnum, berettas peine largo, escopetas, 

son las herramientas con que estos chicos (población masculina en su mayoría) 

enfrentan la “cabilla” de vida que llevan; vida dura, angosta, puyuda y escasa, que 

se corroe hasta desintegrarse, como las varillas de la construcción. Vida que gira 

en torno al hierro y metales, para conseguir los “cobres”, para subsistir. 

Subsistencia (¿o resistencia?) precaria y decadente, reflejo de una sociedad que 

los ha marginados hasta la escoria. Toda esa violencia que se percibe, es reflejo 

de lo que ellos reciben. Volví a mirarme en el espejo; por fin me lavé y se me fue 

un poco la pesadez del rostro y de las manos, pero no así la pesadumbre, 

producto de la desolación y tristeza de estar viendo y viviendo la dureza de ese 
reflejo de país en el que he crecido, al que amo y sufro. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

98 

 

Por la plata baila el mono 

Se nos ocurrió una idea. Le daríamos 300 bolívares a cada persona que trabajara 

con nosotros quincenalmente. Una beca pues. Mala idea. Entonces, el interés en 

participar incrementó, pero la mayoría era atraída por el “cochino dinero”, no por el 

empeño y cariño en aprender. Además contribuimos de cierta manera con la 

nueva configuración dentro de la clase popular, que ha favorecido el sistema 

político “socialista”. Porque ahora hay personas que reciben favores de distintas 

fuentes del Estado, que hacen de pescado pero no de caña, ya que éstos 

beneficios no se traducen en mejoras reales en su modo de vida, si no que 

promueven cierta dependencia. Entonces hay pobres mantenidos y pobres 

desvalidos, dentro de los ya pobrecitos. Y como el Estado no lo arropa todo, los 

que pasan frío se resienten. Más división. Éramos muchos y parió la abuela. Fue 

un error muy venezolano, eso de repartir real. Pero aprendimos para una próxima 

oportunidad. Sin embargo, no todos venían por el chequecito. Y había otros que 

aunque reconocían que sí venían por lo reales, le “echaban bolas”, como quien 

dice. Otros pocos venían así no tuviéramos dinero para pagarles porque valoraban 

lo que aprendían y, de alguna manera, tenían proyección hacia el futuro; lo cual es 

raro entre una población que calcula se muere -lo mueren- antes de los 

veinticinco. Hubo expresiones de agradecimiento muchas, pero la mejor fue 

nombrar a la nueva mascota de la casa que está frente al taller, con el apodo que 

le dieran a Podolski a llegada al país hace una generación, es decir 30 años atrás. 
“Lucho”, bautizaron al mono. 

 

El poder del ahora 

El tiempo en Valle Verde es relativo. Ellos piensan sólo en el presente. No sé si es 

por eso que les cuesta concretar un proyecto de vida. Serían perfectos para 

escribir guiones audiovisuales, los cuales siempre utilizan el tiempo presente. Y 

serían malazos en la conjugación y declinación de los verbos de cualquier lengua 

latina. Pocas veces se les ocurre invertir el dinero que se ganan “trabajando” 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

99 

(como ellos dicen cuando van al bote) en mejorar su calidad de vida. El de las 

becas menos. A veces no tienen ni pozo séptico. Por lo que se meten al monte. 

Está vez a “hacer del cuerpo”, a desechar sus excrementos, no a buscar 

desechos. El dinero obtenido por el medio que sea, se lo gastan inmediatamente. 

Allí la filosofía de Eckhart Tolle o cualquiera de estas tendencias de la nueva era, 

ganaría más adeptos que los evangélicos. Es más, serían ejemplo a seguir en 

cualquier tendencia espiritualoide, si no fuera porque su “ahora” tiene una carga 

importunada de un futuro pesimista y un pasado perturbador y rencoroso.  

“El alma inquieta mata, y así crea más almas inquietas” (Peter Metcalf en Rosaldo, 

1991, p. 206). En definitiva esa frase tan trillada de que el ocio es un caldo de 

cultivo para cualquier engendro, es tan cierto que espeluzna.  A toda hora se 

puede ver en el barrio gente durmiendo en sus colchonetas en la sala. Durmiendo 

el cansancio de no hacer nada en absoluto. Durmiendo quizás el trasnocho de 

haberse metido al monte y no haber encontrado nada, o por el contrario 

durmiendo la pea por haber encontrado algo para llevar y vender en la 
recuperadora. 

Las apariencias engañan 

En la fase probatoria de nuestra socialización dentro del barrio, la “pinta” fuera de 

lo común, medio extravagante, contribuyó a que nos aceptaran prontamente. Yo 

usaba la cabeza raspada y múltiples collares, Lutz sus cabellos largos y zarcillos. 

Al igual que otros amigos que intervinieron temporalmente, éramos para ellos 

“hippies”. Inicialmente nos evaluaron para aceptarnos o no. Creo que contribuyó a 

su apertura que nosotros no juzgábamos lo de las drogas, ni lo de las armas, 

tampoco lo de la sexualidad descarnada. Y bueno, la participación y mediación de 

Alexis fue crucial, por supuesto. La condición de extranjero de Lutz, mi condición 

de mujer “hippie” y la condición de Alexis de “malandro avezado” nos facilitaron las 

cosas para penetrar el barrio. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

100 

Ellos usan unos cortes de cabello extraños realmente, pero nunca se lo dejan 

largo. También usan zarcillos, pero no aretes (argollas), sino los que se conocen 

como “cherookes” esos diamantes o brillantes grandotes. Que me parecen 

espantosos por cierto. Los tatuajes son poco frecuentes. En realidad los usan más 

las chicas que los chamos, y son contados los casos que observe. De hecho, 

recuerdo sólo dos. El águila cerca del coxis de una de mis alumnas y el nombre de 

otra de ellas sobre el hombro. Quizás los tendrán en zonas que les tapa la ropa, 
pero no me parecía que fuera un signo de identidad para ellos (Le Breton, 2002). 

Cool Mac Cool 

No sé si en nosotros había algo de eso de “hacer del peligro una vocación” 

(Nietzsche en: por Rodgers, 2004, p. 2) o del personaje de las comiquitas que veía 

cuando chama que decía “yo amo el peligro”.  Pero estuvimos metidos en la 

candela, como quien dice.  Muchas veces pienso que, como dice Roger Lancaster, 

el hecho de “asumir riesgos” y de “demostrar bravuconadas frente al peligro” 

(Rodgers, 2004, p. 11) fue un indicador de que podíamos ser parte de ellos. Y esto 

constituyó una especie de iniciación o reafirmación. Yo era especialmente 

bravucona. No le paraba bolas a quien formarle zaperocos. Un día le forme 

tremendo lío a un chamo que era compinche de los que trabajaba con nosotros, 

pero a él no le interesaba ingresar. Prendió un tabaco de marihuana en plena 

calle, frente al taller, mientras trabajábamos. Y se sentó a fumárselo en el muro. 

Por supuesto que identifique el olor, y las chicas que trabajaban conmigo también. 

Estábamos haciendo un mural de mosaico en la tanquilla, muy cerca de allí.  

Una de las muchachas comenzó a decir que ese olor la mareaba. Pensé decirle a 

Lutz que lo corriera de allí, pero el comentario de mi alumna me sonó como a una 

solicitud para poner orden o una incitación a que ejerciera mi autoridad. Me retó, 

pues. O así lo sentí. Ni corta ni perezosa me dirigí hacia él, haciendo gestos con 

mis manos y pidiéndole que se fuera para la línea (las vías del tren que quedan 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

101 

 

detrás de los ranchos) a fumarse su cacho, alegando que allí estábamos 

trabajando y que él con su “boleteo” (descaro) y su “pestón” (tufo a marihuana) 

nos desconcentraba. Que a algunos nos molestaba y a otros les provocaba y 

desconcentraba. Que apagara su vaina o se la fumara en otra parte. -”Pero bueno, 

vale, me coltas las nota” fue su repuesta y se volteaba como si con eso lo 

resolviera. Me le volvía a parar de frente, buscándole la cara, hasta que lo obstiné 

y logré que se fuera caminando calle abajo. A la semana siguiente le mandé una 

caja de rolling paper (papel para liar), para que no hubiera ningún resentimiento. 

Cosa que no sé si logré porque meses después, una noche las chicas me invitaron 

beber y me agarró la noche en el barrio (nosotros vivíamos en el barrio de al lado), 

me invitaron a quedarme en la casa donde estábamos cuando me dio por irme a 

dormir, porque “no vaya a ser que alguno por ahí quiera hacerle algún mal profe, 

una no sabe...”.  

 

“El Trompo” como llaman al muchacho, estaba, con sus dos panas, parado en el 

comienzo de las escaleras yo que debía tomar para llegar a mi casa. Tengo que 

pensar en que tuvimos “una suerte rara” ya que “todo nuestro comportamiento era 

improvisado y alguna manera tomamos decisiones correctas que nos garantizaron 

supervivencia” (Rodgers, 2004, p. 11). 
 

Cierto día, Lutz le habló particularmente desenfadado a uno de los hijos de la 

señora que nos prestaba el patio, reclamándole algo. El señor venía llegando del 

conuco, con el machete en la mano. Y era bien conocido por su mal carácter. 

Mucha de su fama se comprobaba en las cicatrices, rasguños y moretones que 

presentaba frecuentemente la hija. No sé si era por la idiosincrasia alemana de 

Lutz, o porque algunas veces le cuesta comunicarse efectivamente, pero no me 

parecía conveniente hablarle así a nadie de allí y menos acompañado del tono de 

voz y la gesticulación del cuerpo que estaba empleando. De hecho, ambos 

comenzaron a acercarse demasiado. Me interpuse en el medio para evitar la 

cercanía entre ambos “machos cabríos”.  Pero fue la seña que hiciera desde la 

puerta la mamá del local que terminó por alejarlos.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

102 

No teníamos esa sensación de miedo e inseguridad que alardean los taxistas de 

La Encrucijada de Morón o el resto de sus habitantes, al ingresar o permanecer 

hasta tarde en el barrio. Los atardeceres eran alucinantes. Una luz dorada hacía 

relucir todo el verde valle y la frescura de la tarde era realmente una delicia. 

Tampoco “había güiro” (problema, conflicto) si subíamos a “La línea”, que es como 

le llaman a las vías del ferrocarril que pasan a lo largo de uno de los costados del 

barrio y que está un poco más alta que el nivel de las casas porque seguramente 

rellenaron. Por allí transitaban anteriormente trenes de carga, pero por el deterioro 

de las vías, lo prohibieron; porque es peligroso, más si se toma en cuenta la 

proximidad de las casas. Sin embargo, uno que otro pasa de vez en cuando y los 

chamos agarran la cola, inclusive. Habitualmente, la gente busca una sombra y se 

sienta a charlar al margen de las enterradas vigas. En cierta ocasión, unos 

chamos me llamaban con silbidos acompañados de gesticulaciones con las manos 

para que me les uniera en La Línea, lo cual me extrañó porque no acostumbraban 

a invitarme allí y menos si estaba sola y ellos estaban fumando marihuana. Para 

no hacer un desplante me acerqué. Me habían confundido con la novia de un 
“compa”. Los saludé y asimismo, me devolví por donde venía. 

Algunas veces salíamos a lugares fuera del barrio con ellos, como al bar, la 

discoteca, la pollera o la playa. Los invitábamos inclusive a las diferentes casas 

donde vivimos. Nos visitaban también, si ser invitados. Hasta nos caían por la 

casa de “la viuda”, la del barrio Las Parcelas, que es el barrio con el que más 

roces tienen los de Valle Verde. La tía de una de nuestras alumnas nos la ofreció y 

en vista de que es difícil conseguir vivienda en Morón, la agarramos. La 

comunidad se percataba de que estábamos dispuestos a defender al barrio o por 

lo menos a poner nuestra propia vida en peligro para defenderlo. Y esto no era 
algo fingido, ni intencional.  

La capacidad de los chamos del barrio para correr o aceptar situaciones de riesgo 

va en relación con el anhelo de reconocimiento y búsqueda de respeto. Es decir, 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

103 

 

mientras más peligro se corre o más atroz y vehemente es una acción, más 

respeto y reconocimiento se gana, entre ellos. Allí, son muy respetados los 

cuchilleros, gente que usa arma blanca para defensa o ataque (quienes 

mayormente son de Falcón); quizás porque es un arma que necesita más 

contacto, que pone a valer la destreza y la valentía, porque se expone más el 

cuerpo y la vida, a diferencia de las armas de fuego que pueden ser disparadas a 

mayores distancias evadiendo la proximidad e inclusive la confrontación. Esto 
evidencia que, para ellos, hay una relación entre el riesgo y el respeto. 

“La pasión por actividades peligrosas nace de la profusión de sentido que ahoga al 

mundo contemporáneo” (Le Breton, 1992, p. 92). En este caso André Le Breton se 

refiere a deportes extremos, pero para esta investigación debe considerarse la 

adicción a la adrenalina y el culto al riesgo de los de muchachos de Valle Verde. 

La vida sólo vale la pena si hay peligros que correr y aventuras que asumir. Sin 

adrenalina, sin esas emociones extremas, la vida no tiene sabor. Es parte de su 
sensibilidad, o diría más bien, insensibilidad.  

 

Sufrimiento social 

El sufrimiento social es un término desarrollado por la antropóloga india Veena 

Das y el psiquiatra estadounidense Arthur Kleinman, que puede entenderse como 

exclusión, como recuerdo que agobia, una marca en el cuerpo y en las emociones, 

un malestar permanente, una vida que se supone sin derechos de ningún tipo y 

termina afectando no sólo a los individuos sino, también, al propio tejido social y 

comunitario (de Freitas, 2010, p. 19-20). Lo que me hace pensar que la causa de 

toda la situación de violencia no es la pobreza, tanto como la desigualdad. No es 

la corrupción, tanto como la impunidad. No es la institucionalidad, tanto como la 

falta de fraternidad. Y no es la educación tanto como el desamor.  

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

104 

 

Por más causas económicas, morales, instrumentales, sociales, estructurales, 

demográficas, que le busquemos al fenómeno de la violencia, siempre estará la 

afectividad como componente radical. Una afectividad violenta que impregna la 

vida de estas personas desde la infancia, una violencia que consiste en el 

abandono caracterizado por el descuido, el rechazo y la indiferencia. De aquí la 

procura obsesiva del reconocimiento. Todos sus afectos -deseos, apego, goce, 

sufrimiento, amor propio, tristezas, alegrías- están centrados en la búsqueda de 

satisfacer esa necesidad de reconocimiento (Moreno, 2011, p 137). Y es el 

mendingar de este reconocimiento lo que ocasiona sufrimiento; que a su vez 

ocasiona la violencia. Por eso es que se trabaja en conjunto la antropología de la 

violencia con la antropología del sufrimiento social. Un factor poco enfatizado 

cuando se juzga, se estudia, se aborda o se intenta comprender la violencia 

delincuencial y criminal, “es el tormento, los sufrimientos padecidos en las 

primeras etapas de la vida, la violencia recibida que se transforma luego en 

violencia administrada hacia los demás” (Moreno, 2009, p. 852).  

 

La violencia padecida no es necesariamente en forma de crueldad y 

maltrato físico. La violencia que padecen estos sujetos se presenta 

en forma de abandono, desatención, rechazo, “negreo”. Es el 

abandono no suplido por nadie, especialmente el abandono de la 

madre, que falla en su función cultural, en el afecto, en la atención, 

en su significatividad vital para el hijo. Este es el factor más 

influyente, una de las claves principales para comprender la 

formación de la personalidad del delincuente violento, quien lleva la 

vida como una historia de ausencias, de ausencia de familia, de 

afecto, de madre, de relaciones sólidas, de atención, de relaciones 

vinculantes, de presencias significativas. Esto conforma un trasfondo 

de dolor inscrito en las raíces de las personas, que pocas veces, 

además, se logra concientizar y que sustenta una disposición a la 

violencia (Moreno, 2009, p. 852-853).  

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

105 

 

Asimismo, encontramos que una figura fundamental para producir 

delincuentes es el padre. No su ausencia, sino su presencia 

insignificante o significativamente negativa. Parece que cuando se 

combina la violencia de la casa y la violencia del barrio, tenemos a 

un malandro (Moreno, 2009, p. 544) 
 

 

Mi Bicha 

Las relaciones afectivas muchas veces no significan nada para ellos (Moreno, 

2009, p. 547). Algunas veces privilegian las drogas o sus armas sobre sus novias. 

Lutz me comentó, en cierta ocasión, que el alumno que tenia “la novia más bella”, 

no le paraba “ni bolas”. “Creo que está más enamorado de su Glock que de su 

chica”, dijo. Yo sabía que al alemán le gustaba ella porque era mi alumna y, 

además de defenderla cuando yo la escarmentaba por dejar el trabajo, me daba 

cuenta como la seguía con la mirada cuando ella dejaba el taller para ir a 

metérsele en “la pieza” al muchacho, quien al rato salía para aceitar y sobar su 

arma, “su bicha”, como si el cuerpo firme y turgente de la mulata “bachaca” no 

hubiera sido satisfactorio. Realmente era guapa la condenada, dorada con ojos 

claros y pelo chicha bastante rubio. Era simpática y linda. Pero echaba carro 

parejo la bicha esa. 

 

Ese mismo muchacho enamorado de su “bicha” de hierro y no de la de carne y 

hueso, me pidió un día que lo fotografiara con ella. Con la pistola. Él cría gallos de 

pelea y los tiene allí mismo en el patio frontal de su casa. Un día tomó uno del 

corral, sacó su beretta y me dijo que le tomara una foto frente al altar provisional 

de la casa, donde una virgen de un metro de alto sirvió de fondo. Mientras estaba 

posando orgulloso con su gallo en una mano y la “bicha” en la otra, salió la abuela 

al porche donde estábamos para ofrecernos comida, por lo que él rápidamente se 

volteó de medio lado dándole la espalda a la señora, que no tiene dientes pero 

tampoco un pelo de tonta, para que no le viera el arma. Me imagino que lo habría 

“hartado”. No sé si le hubiera agarrado por las orejas o “soplado unos coñazos”, 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

106 

como hacía frecuentemente con la nieta. Lo cierto fue que la escena me pareció 

bastante graciosa y me indicó que dentro de estos muchachos armados no hay 

ningún desalmado, sino un alma que necesita almacenar otras cosas más que 

odios, rencores, desprecios, para poder sacudirse esa y otras “bichas”. 

Sobre la liberación 

Según Marcuse, el arte es capaz de sacarnos de la vida diaria, nos hace ver la 

realidad de otra forma porque nos coloca en otra posición. Eso fue exactamente lo 

que experimentamos con nuestra labor en Valle Verde. Los jóvenes del barrio 

veían otra cara de la vida, salían de su burbuja, sentían con otros órganos, 

percibían otra cosa.  

Hay una anécdota que no presencié, pero me la contó Roland Ramírez, el “profe” 

de modelado. Cuando estaban, Lutz y él, escogiendo los colores para forrar de 

mosaico al “Cachicamo”, muchos de los chamos se sorprendieron por los colores 

que escogidos, que para ellos no concordaban con los del animal real.  Roland, 

quien es pintor profesional, les replicó que en el arte uno tiene la libertad de 

representar las cosas de forma libre, como uno le parezca, como uno lo interprete, 

como uno lo sienta. Y que además por las dimensiones de la escultura, cuando se 

combinaran las losas, los colores se iban a apreciar de manera diferente. Ellos se 

quedaron meditando sobre la cosa; sobre todo uno a quien le dicen “Cubano”, 

quien resultó ser un gran dibujante, por demás. Cuando finalmente nos dispusimos 

a forrar de mosaico al Cachicamo, se acercaba mucha gente “ajena” y curiosa a 

preguntar qué hacíamos ¿qué significa ese bicho? ¿Por qué es de ese color?, 

cuestionaban. En una de esas, El Cubano, quien es bastante alto y expresivo con 

el cuerpo, se volteó abriendo sus brazos mientras los batía vigorosamente hacia 

uno de los preguntones, que ya lo cansaba, y vociferó algo como: ¡“eso es arte, 

compa, no lo vas a entender”! 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

107 

Picasso dijo alguna vez: “todos quieren entender el arte...entiendan el canto de un 

pájaro”. A lo que Geertz añade: “no sólo es difícil hablar del arte sino 

innecesario...una vez que el arte haya hablado de lo que no se puede hablar se 

puede guardar silencio” (Geertz, 1994, p 117-118). 

Muchas veces sucedía que entrábamos por alguna razón en una casa y veíamos 

como tenían detalles de mosaico en alguna parte. Una de las señoras hizo, en su 

pared, un arbolito de navidad. Otra señora, forró el escalón de la entrada de su 

casa. Y así. En ese momento el hecho de que se hubieran llevado sin permiso del 

depósito del taller pego, cemento, estuco, pigmentos y/o losas, perdía importancia 

completamente. El robo de materia prima para crear es arte también. Un caso 

memorable fue el de la casa donde venden cervezas y juegan el bingo. Esa familia 

forró, después de que nos fuimos del barrio, las paredes de la cocina de mosaico; 

con cerámica que compraron por su cuenta. Nada de hurto. 

Herbert Marcuse ya hablaba de la imperante necesidad de una práctica política 

que transformara los valores y que implicara una ruptura con las maneras 

habituales de ver, oír, sentir, comprender las cosas, de modo que los individuos 

pudieran tornarse receptivos a las formas potenciales de un mundo no agresivo, 

no aprovechador, no explotador (Marcuse, 1969, p. 13). Para esto había 

remarcado la exigencia de nuevas categorías morales, políticas, y estéticas 

(Marcuse, 1969, p. 14) que trajeran en sí mismas una subversión cultural 

(Marcuse, 1969, p. 16), ya que las necesidades culturales terminarían 

transformándose en biológicas y convirtiéndose en parte integrante de la 

existencia de las personas, de su “realización”. Así como una “segunda 

naturaleza” (Marcuse, 1969, p. 17-19). 

No estoy segura de que se trate eso de la Arte terapia que Margaret Naumberg y 

Edith Kramer propulsaron en el siglo XX (http://arteterapiaforo.org/historia.html). Lo 

que sí puedo asegurar es que, en Valle Verde, el arte impulsó acaso la realización 

de las personas que se involucraron, brindándoles satisfacción consigo mismos y 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://arteterapiaforo.org/historia.html


 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

108 

 

armonizando sus relaciones con los vecinos y con el mundo.  En las doctrinas del 

budismo de Nichiren Daishonin, se habla de nueve mundos que incluye la 

Budeidad, entre los cuales están: el aprendizaje, la realización y el bodhisattva. 

Los tres pude observar en el barrio. Se les notaba a las personas -a muchas no 

todas- el entusiasmo por aprender y cómo el poder aplicar el conocimiento 

adquirido en su vida que les hacía alcanzar pequeñas pero valiosas realizaciones 

personales. En cuanto al bodhisattva, el estado de una persona que siente 

compasión por los demás y que desea aminorar su sufrimiento, también lo podía 

ver en gestos de solidaridad y en cómo se iban suavizando las relaciones, en 

comparación al inicio, cuando el trabajo en equipo no dejaba de estar penetrado 

por el cotilleo malintencionado. Cesaba el cuento de que si este me envidia, de 

que si este otro es un sapo. Le “bajaron dos” al chisme. 

 
Chismógrafo 

En el barrio hay como un canal de información invisible. La gente sabe qué pasa 

en la vida del vecino y esto se divulga con cierta rapidez. Ahí no hay nada oculto 

bajo el sol. Pero por supuesto, no está ajeno a que se distorsione o se interprete 

como mejor le venga al receptor que luego pasando a otro, emisor le dará su 

piquete a la información. El chisme llega a ser un deporte para muchos, señalando 

a las mujeres como mejores en él. Es como si hubiera un telefonito de esos con 

los que jugaba de niña, con un vaso plástico en cada extremo del pabilo,         

combinado con el otro juego, aquel que se pasaba el secreto de oreja a oreja, pero 
que siempre terminaba adulterado. 

Control Machete 

 “El contexto de la violencia urbana, como el de cualquier ciudad latinoamericana, 

se caracteriza por la pobreza, el desarraigo y la exclusión de amplios sectores que 

generalmente provienen del campo o de las zonas rurales.” (Blair 2007 p. 221). 

Pero no toda gente que es atraída y defraudada por la riqueza de la industria se 

convierte en malandro. En Valle Verde hay muchos campesinos oriundos de las 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

109 

 

áridas estepas del estado Falcón y de las frondosas extensiones del estado 

Yaracuy, que siguen sus prácticas de conuqueros y criadores de animales en las 

contaminadas tierras de la industria. Los falconianos son gente orgullosa que 

celan sus bienes y honor, reconocidos por su destreza y rapidez con las armas 

blancas (llámese machete, cuchillo, navaja o chuzo) les ha extendido fama a lo 

largo del país. Se sabe que son fieros y vengativos. Por eso, cuando son 

“huéspedes del Estado”, cuando están presos, se les respeta.  

“El culto a las armas, la presencia de la muerte como condicionante fundamental 

de las relaciones sociales, y la adicción a las drogas son elementos muy presentes 

en esta forma cultural de fuerte carga masculina donde, en sus manifestaciones 

más radicales, el honor y el prestigio social se asientan en versiones locales de 

cualidades como el valor, la audacia, la crueldad, la capacidad de seducción y la 

indiferencia ante la muerte” (Ferrándiz, 2007 p. 241). 

 

 
Dime lo que tienes y te diré quién eres 

Robar es una manera de conquistar un status, una identidad. Es un ascenso 

ficcional, una vía de escape a una situación, a una clase social. Esto lo explica 

Mary Douglas (1998) pero de otra manera; dice que los estratos sociales más 

altos -siempre a la vanguardia de la moda- dinamizan el consumo, no tanto por la 

novedad y la ostentosidad como por mantener una separación diferencial con 

otras clases sociales. Esta diferencia se expresará en los artículos y accesorios 

utilizados que, repetidamente, serán codiciados por los estratos más bajos 

quienes buscarán obtenerlos de maneras distintas. Como si por llevar puesto un 

objeto de prestigio elevará su condición de vida. Me preguntaba con asombro en 

Valle Verde: ¿cómo es posible que esta gente tenga bienes tan suntuosos y no 

tengan la capacidad para habitar de manera más digna los espacios privados y 

comunes? Muchas veces entraba en un rancho con piso de tierra, pero tenían un 

gran televisor de último modelo. O llevaban puestos zapatos “pisos” como ellos le 

llaman o una prendas de ropa de ultra lujo. Algunas veces “pillaba” que se 

gastaban todo el dinero que ganaban con la beca con nosotros, o las diferentes 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

110 

 

becas del Estado, en comprar artículos para ellos o para el hogar cuando tenían 

otras necesidades más urgentes.  De acuerdo con la teoría de la emulación, las 

clases inferiores “envidiosas” copian los estilos de las clases superiores y mientras 

éstas adoptan nuevas ostentaciones tratando de distinguirse, de modo tal que el 

estilo de los artículos de lujo se va filtrando hacia abajo. Los bienes se utilizan 

para mostrar la distinción entre lo privado y lo público, entre lo viejo y lo nuevo, 

entre lo superior y lo inferior, entre el insider (autóctono) y el outsider (forastero). 

El consumo no es una elección individual. Lo que se lleva puesto son “insignias de 

adhesión”. Es parte de la virtud semiótica de los objetos (Douglas, 1998). Según 

esto, no es de extrañarse que quieran obtener por cualquier medio el último 

celular, así no comprendan todo lo que ofrece la tecnología, el calzado de última 

moda, las chemises más “pavas”, las franelas y jeanes de marca, las gorras más 

“chulas”. Objetos, que al llevarlos puestos, les alimenta el delirio de que “si no la 

ganan la empatan”. 

 

Mi villano favorito 

Dice María Zambrano en su obra El Hombre y lo divino, que “lo que en la vida 

parece inexorablemente separado, la muerte lo igualará” (Zambrano, 2007, p. 

148), frase que me revela a mí el por qué una persona que se siente 

completamente frustrada por la desigualdades de la sociedad, le puede quitar la 

vida a otro. Sin justificar a los malandros, pero es probable que al comprobar la 

mortalidad de aquellos que siente tan lejanos, aliviara la diferencia, redujera la 

brecha. Es como una “locura de amor que lleva a el crimen cuando ya no se 

soporta la diferencia con el amado” (Zambrano, 2007, p. 147), pudiendo explicarse 

la criminalidad como un tipo de “desesperación de seguir soportando la 

inaccesibilidad de lo divino” (Zambrano, 2007, p. 148).  

 

¿Será que desvarío mucho al hacer estas conjeturas? ¿Y si lo hago con el 

principio reciprocidad negativa? Éste contempla que cuando el prójimo no puede 

ser contado positivamente como aliado (aliado comunitario), por lo menos puede 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

111 

 

ser incluido en la economía general como enemigo, encontrando un status dentro 

de la unidad de reciprocidad, un status negativo, pero positivo al intentar explicar 

las reglas de la guerra.  

 

Pienso también que la muerte violenta, apaga de golpe la llama del alma en contra 

de los designios de la Naturaleza, por lo que el arma que empuña un “malandro” 

para matar, le otorga poderes “sobrenaturales”. Lo vuelve invencible embistiéndolo 

de súper poderes, como el anillo de Linterna Verde, la capa y el interior por fuera 

de Súperman, la espada del augurio de León-O, el disfraz de Batman o la oxigoma 

de Marino. El Súper héroe Malandro, con su beretta, es otro beta.  

 
Moronas 

La laguna de mercurio, no es mito. Hay una verdadera contaminación ambiental 

en esa zona, un riachuelo de acido sulfúrico, la montaña de yeso radioactivo, las 

nubes de amoníaco. Tanto así que las hileras de cocoteros que están a lo largo de 

la costa vía el parque nacional Morrocoy, entre los que tanto me gusta pasar 

cuando era niña y mi papá nos llevaba de vacaciones a la playa, parece que la 

semilla más grande del mundo (el coco) contiene en vez del suero sabroso e 

inocuo, un caldo radiactivo.  La industria es hipócrita, o digamos que no es sincera 
ante los peligros de sus desechos.  

 

Una vez durante la movilización de la chatarra desde el patio me sentí en el 

capítulo que sale un pez de tres ojos de los satíricos Simpson. Vi salir de una 

casita que usaba para escampar de la pepa de sol, a un hombre con un traje 

blanco de esos antinucleares. Muy cerca de donde había estado yo caminando 

armaron una piscina portátil y el hombre del traje se metió lo bañaron y salió. Todo 

muy cerca de mí. La piquiña en mi piel se incrementó y las ideas sobre Chernóbil 

me encandilaron -¿O fue el incandescente sol?- impidiéndome ver hacia donde se 

dirigió finalmente el astronauta-petroquímico-nuclear. En el barrio se oyen casos 

de gente que padece de una enfermedad que le debilita los huesos a la fragilidad 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

112 

tal, de una oblea, ¡ostias! Parece que los huesos se descalcifican de una manera 
tal que terminan desMORONándose. 

Un caso de esa enfermedad de pulverización ósea, que te deja los huesos hechos 

moronas, es el señor que merodea el taller y se sienta a vernos trabajar calladito 

por largo rato. Habla poco y mira mucho. Casi nunca lleva puesta una camisa. Es 

bastante delgado, tanto que puedo ver que aún tiene muchos de sus huesos. Su 

piel está muy tostada por el sol. Parece que él es, lo que el padre Alejandro 

Moreno Olmedo llamaría, un malandro viejo. Todos lo respetan. Ya está fuera de 

ejercicio por lo de su enfermedad, imagino. Pero una sola mirada de él hacia los 

más jóvenes pone orden en la pea. Sus ojos son su nueva arma. Al igual que su 

ronca voz. Me pregunto si tiene el estatus para que, cuando se termine por 

derrumbar su esqueleto, entre en el panteón de la Corte Cale (Malandra), como lo 

hiciera Machera en Mérida, o Ismael, el Ratón, la chama Isabel, Miguelito y 

Antonio en Caracas.  Si es así, a la familia no le costará mucho llegar a Sorte, la 

montaña de María Lionza, que está relativamente cerca de Morón. Allá podrán 

hacerle sus ritos y ofrendas especiales fuera del camposanto donde lo entierren, 

que imagino será el de Puerto Cabello, el cual es el más cercano.  

Robín Hood vs Juanito Alimaña 

El malandro viejo es aquel que rechaza las pautas culturales de la inclusión 

subordinada, rechaza la escuela, las explotaciones del mercado laboral, no 

participa en el espacio público domesticado, genera su propia cultura. Tiene un rol 

social legítimo: la delincuencia. La acción homicida es extrema es una acción que 

es ejecutada en una circunstancia extrema, ya que respeta la vida y tiene mucha 

simbiosis con la comunidad. A diferencia del delincuente nuevo, quien ejecuta la 

violencia como valor central en su forma de vida. No hay una acción más allá de la 

violencia y ella nunca llega a ser extrema, porque parece ilimitada. Infinita. Este 

tipo de persona tiene una interacción conflictiva con la comunidad, perturbándola, 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

113 

alterando el equilibrio moral ambiental y social. No hay manera de reprimirlos, 

porque han sido socializados en el descontrol que proyectó la idea moral de la 

impunidad, lo que lo hace moralmente violento. A ninguno de los dos, ni a los 

viejos ni a los nuevos, le gustan los pacos, intentan constantemente esquivar a “la 

autoridad”. (Antillano, 2010, p. 23). 

Existen determinados tipos de delincuentes que viven de varias formas de delito. 

Están los que no roban, ni molestan a los vecinos; sólo utilizan la delincuencia 

como una fuente de sustento para la familia, pero mantienen buena relación con 

los de su entorno y trabajan eventualmente en contratos. Respetan las normas de 

convivencia, por lo que son respetados. Ellos contribuyen a regular el problema de 

delincuencia dentro del barrio, porque por lo general protegen a la gente del barrio 

de intrusos, de otras bandas, y también controlan a los delincuentes más jóvenes 

y a los” coco seco”, quienes no atienden ninguna norma. Es decir que dentro del 

barrio cumplen un papel positivo y protector, hacen de justiciero en algunos casos 

que la ley falla. Mientras no rompan las reglas de solidaridad con los vecinos se 

consideran como un vecino más, sin meterse ni juzgar su “trabajo”. Están 

integrados en las relaciones sociales del barrio, de hecho las fortalecen en la 

medida en que participan en la protección y respeto de los habitantes del sector. Y 

las desviaciones y trasgresiones de ellos son aceptadas porque ayudan al grupo 

familiar o al sector (Puex, 2003, p. 53). También está ese tipo de complicidad de 

algunos vecinos que, aunque no roban, compran las cosas robadas, o le piden a 

los chamos que les consigan algo que necesitan. 

Muchos no son delincuentes profesionales sino oportunistas; roban cuando se 

presenta la oportunidad: la ocasión hace al ladrón. Cuando alguien deja “pagando” 

algo, se lo “bailan”. Son “ratas”, intentan ajustarse a la convivencia pero no hay 

que “tragar moscas” con ellos. Uno no puede descuidarse, dormirse en los 

laureles. Camarón que se duerme se lo lleva la corriente. Los más jóvenes pueden 

ser usados por los más profesionales para “trabajitos”.  Las mujeres también 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

114 

participan de esta viveza, activas y altivas en el robo por descuido. La oportunidad 

hace al ladrón. Pero también al policía. Escuchamos muchos cuentos de que, en 

veces, cuando los chamos han robado algo y son interceptados por “los pacos”, 

éstos les dan una paliza y con un “pírense”, “si te he visto, no te conozco”, los 

despiden para quedarse con el botín. Los muchachos del barrio se sienten 

burlados, porque sienten que les hacen el trabajo sucio a los “sapos esos”, 

quienes se quedan con toda la ganancia. 

El azote de barrio es otro tipo de delincuente; es aquel que comienza a delinquir 

azotando a los vecinos del barrio, como su nombre bien lo indica. En Valle Verde 

había unos cuantos de estos. Uno de ellos fue nuestro alumno. Se metió en la 

clase de cerámica -quizás por la beca-, y hasta era bueno en el torno. Pero en un 

descuido de La China (la profesora) le robó la cartera. En ese momento tenía 14 
años. Ahora ya está preso.  

Este fenómeno de los azotes de barrio se comienza visibilizar, en Venezuela, en 

los ochenta; pero es en los noventa cuando se intensifica. El paso está marcado 

por el 27 de febrero de 1989, día cuando descendió la edad de los delincuentes 

hasta la pubertad. Adolescentes de 12 a 14 años comenzaron a delinquir de una 

forma desbocada e irreflexiva. Esta explosión social, tan impactante para el país, 

embarró el cuerpo social de un resentimiento y malestar fosilizado y acumulado 

encubiertamente por años, en las conciencias y corazones de muchos 
venezolanos. 

Son de Caracas 

Para muchos intelectuales, pensadores y “opinadores” del tema de la violencia, el 

27 de febrero de 1989 marco otra clave en el “son” del país, ya que ocurrió lo que 

se ha denominado la “juvenilización” de la delincuencia. El rango de edad 

promedio de los delincuentes y criminales bajo a 12, 13 y 14 años, lo que ha 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

115 

tenido consecuencias profundas, ya que a esas edades se adolece de la 

capacidad de reflexión, de los terminales de la ética y la prudencia, por no estar 

totalmente formado ni psicológica, ni biológicamente hablando, el lóbulo prefrontal. 

Por lo que no es de extrañar que haya aumentado la desinhibición a la hora de 

delinquir y la crueldad de los hechos, tanto como ha disminuido el temor a las 

represalias morales.   

En cuanto a las represalias legales, esta ola de violencia que inició la madrugada 

del mencionado día en la población Guarenas, también tuvo sus consecuencias; 

quedó grabado como un vacío de poder absoluto, donde el Estado se mostró 

abiertamente ineficiente y arbitrario, perdiendo el monopolio del uso de las armas 

–la administración de la violencia, para no hablar de la justicia–. Como en una

frase tratara de satirizar Tulio Hernández (2003): “El 18 de febrero de 1983 se 

devalúo la moneda, el 27 de febrero de 1989, se devaluaron las personas.  

El trauma social producido El Caracazo es para algunos, producto de que el 

Estado finalmente reprimió la revuelta popular de una manera brutal y a destajo, 

suponiendo la ruptura del pacto político. Para algunos marca un hito de la 

despacificación de la vida cotidiana especialmente la de los barrios pobres, donde 

la infiltración de las distintas formas de violencia son alimentadas por el recelo y la 

inquietud (Ferrándiz, p. 238-239). Ese concepto, inspirado en el trabajo de Norbert 

Elias, adquiere significación en relación al nuevo perfil que adoptan las violencias 

en el país, debido a la descentralización que la acompaña y al sentimiento de 

orfandad de lo público, donde pasará a predominar el caos y fragmentación. 

Por su parte, Briceño-León, Olga Ávila y Alberto Carmandiel (2012), consideran 

que este “rompimiento del pacto social” supuso un quiebre institucional que 

conllevó a una pérdida de vigor de las normas sociales que habían regido la vida 

urbana; la legitimidad de la división social y el respeto hacia la vida y las 

posesiones del otro se vieron socavadas. Sin embargo, hay muchos que piensan 

que lo que había hasta entonces era una ilusión de armonía; un pacto social 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

116 

basado en una injusticia tal, que no podría ser sostenible por siempre ¿Cómo 

pensar que un país constituido por un 80% de personas en condiciones de 

pobreza, fuera gobernado por un 20% de ellas, quienes no sólo las excluyen, sino 

además le infunden expectativas ajenas a sus posibilidades e identidad, 

irrespetando su vida, menospreciándola en el mejor de los casos, sin el mínimo 

sentido de compasión, conmiseración, ni de fraternidad? A eso no se le podía 

llamar pacto social sino tratado sectorial. Componenda de normas a la 

conveniencia de un sector económico insensible.  

Condenar al presidente Hugo Chávez por pensar que fuera él quien quebrara las 

normas del pacto social en Venezuela, es algo superficial. Tan superficial como 

reducir el contrato social, entendido según Jean-Jacques Rousseau, a lo que se 

conoce como el Pacto de Punto Fijo. Dicho “pacto” fue un acuerdo entre las 

cúpulas partidistas para turnarse –pelotearse, en criollo– el poder; convenio tan 

ajeno a lo público, tan reducido a un montón, fue nombrado tras la casa privada de 

uno de los mandatarios, donde estilaban reunirse para repartirse el país a su 

antojo. Un ejemplo de democracia, a la usanza de la cuna griega; sólo 

participaban en esta alianza los considerados ciudadanos normales, 

parafraseando a Foucault, que habían “domesticado” su estado de naturaleza. Si 

ese era la convención consuetudinario de Venezuela, pues debía romperse o 

anularse lo antes posible. Lo lamentable es que “El comandante” no tuvo la visión, 

la capacidad de perdón y/o la conmiseración de Nelson Mandela, quien sobre 

cualquier rencor histórico intentó unificar aquella Suráfrica tan “apharthada”. La 

revolución Bolivariana no ha logrado cambiar el modelo de pugna por el poder, 

sólo cambió el sector al poder; mientras éste   –el poder- se sigue usando para 

fines legendarios: destruir a sus adversarios y enriquecerse fiduciariamente. 

Parece no existir en Venezuela un plan nacional que involucre a todos los 

sectores. Ahora se da el mismo clasismo, pero a la inversa.  Animadversión por 

los sectores pudientes. Es como el racismo de los negros hacia los blancos. No 

existe un compromiso basado en un proyecto común. Aquí lo que hay es 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

117 

 

resentimiento, sentimientos de retaliación hacia otro diferente y sed de oro verde 

impreso, de oro negro líquido o de oro sólido y macizo, como en los lingotes que 

fueron repatriados y repartidos, hace poco.  La clave estaría en poder consolidar 

un gobierno genérico –no degenerado, ni degenerativo– en el que podamos 

participar todos, sin distinción. Que se componga de todos los componentes 

existentes, así con un sancocho o una salsa. Que lo diga Ismael Miranda. 

 

Para componer un son  
se necesita un motivo  
y un tema constructivo  
y también inspiración.  

Es como hacer un sazón 
con todos los ingredientes  
ahí tienes que ser paciente  

si no se te va la mano  
y el bailador que no baila  

no puede gozar hermano, óyelo bien.  
 

 

País de garimpeiros 

Uno de esos días que evocábamos la época de Valle Verde, Podolski comentó 

que éste era un país de mineros. Él, como inmigrante criticón tiende a hacer 

comentarios despotricantes y denigrantes, lo que me hace desear exiliarlo para 

siempre; lo malo es que después me queda el germen de sus ideas y quedo 

hurgando en mi interior para, luego de quitar el veneno y la hosquedad, reconocer 

que en algo tiene razón.   

 

Cierta vez en el terminal de Valencia mientras esperaba la noche para tomar el 

bus a Mérida, me conseguí a dos “gochos” que estaban en lo mismo. A uno lo 

conocía desde hacía quince años, al otro lo conocí ese día. Nos acompañamos 

mientras llegaba el bus “habilitado” (pirata, porque era temporada alta y cómo 

siempre los transportistas se aprovechan del público cautivo). Ellos venían de 

Santa María de Ipire, en Guárico, donde estaban trabajando como asesores 

ambientales, a una compañía china que se encuentra explotando nuestro 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

118 

 

subsuelo, para evitar cualquier desastre ecológico. Pero, al parecer, su trabajo es 

en vano. Ya sea, porque los chinos no los entienden o los jefes compatriotas 

tienen la fiebre del oro -o de los dólares preferenciales- estaban regresando a su 

casa, agotados o decepcionados. Los comprendía perfectamente, muchas veces 

recorría yo ese trayecto Mérida-Valencia, yendo o viniendo de Morón, con la 

sensación de que araba en el mar. Uno podría preguntarse con respecto a la 

tentación al crimen, ¿Cómo contrarrestarla si el ejemplo ha sido y es dado por y 

desde el Estado? Estado que nació mucho antes de 1999 y que le ha costado 

deslastrarse de sus vicios. 

 

Alexander von Humboldt maldijo a las minas de Baruta, yo maldigo a los 

verdaderos “garimpeiros” desahuciados de Venezuela, que no les interesa 

explotar hasta la extinción este terruño. Que conste que no me refiero sólo a la 

época Bolivariana de la República de Venezuela; esto no es una denuncia. Mucho 

antes de este gobierno, ya estaba instalada esa mente “minera” en los 

conquistadores que vinieron a poblar estas tierras.  De hecho para eso cruzaron el 

Atlántico los europeos. Son esas cosas de la herencia, que uno quisiera que algún 

Monsanto manipulara genéticamente, pero para extirparla. 

 

Minas de chatarra en Morón. Minas de cobre de Aroa. Minas malditas de Baruta. 

Minas minerales en Guárico. Minas de diamantes en Amazonas. Minas de oro del 

Callao. Minas de Perlas en Cubagua. Minas metálicas y no metálicas. Minas de 

hierro, circonio, uranio, dolomita, bauxita, wolframio, carbón, fluorita, mica, estaño, 

vanadio, cobalto, talco… ¡hasta minas antipersonales! País de minas. Minados de 

garimpeiros. La historia lo confirma. Minado de vampiros y sanguijuelas. Minado 

de gente que solo quiere sus riquezas. Pobre rico país. Rico país en pobres. 

 

 
Ojo pelao’ 

Las siguientes son pertinentes reflexiones que el Observatorio Venezolano de 

Violencia ha presentado, las cuales me limito a transcribir: 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

119 

“Una teoría de la violencia debe apuntar a cómo se construye y legitima el pacto 

social para incorporar en su explicaciones los factores institucionales, pues es la 

institucionalidad la que actúa como inhibidora o propulsora de las otras variables 

sociales que originan, fomentan o facilitan la violencia” (Briceño-León, 2012, p 44). 

“No hay que olvidar que el ejercicio de la ciudadanía implica la idea de tener 

derechos así como obligaciones” (Briceño-León et al, 2012, p. 179). 

“...No es la pobreza lo que ocasiona la violencia, sino la falencia institucional; no 

es el desempleo, sino la impunidad;(...); no es el capitalismo sino el quiebre de las 

formas que regulan el pacto social”. “Es posible disminuir la violencia y los 

homicidios si hay una política pública adecuada que permita fortalecer a la 

sociedad, los vínculos y la confianza entre las personas, la exaltación de los 

valores de paz, el respeto al otro y la búsqueda de consenso” (Briceño-León, 

2012, p 10). 

“Las instituciones pueden ser el elemento clave para la explicación del caso 

venezolano y para su solución a atender para la formulación de políticas públicas 

adecuadas que permitan pacificar la sociedad” (Briceño-León et al, 2012, p 64). 

“La violencia en Venezuela ha aumentado en la medida en que la conflictividad 

política se ha incrementado. El elogio a la violencia, a la muerte, a las armas y la 

guerra difundida por parte de personas investidas de autoridad, de carisma y 

liderazgo debilitaron los mecanismos pacíficos de resolución de conflictos” 

(Briceño-León et al, 2012, p 62-63)  

“La impunidad juega un papel primordial en la explicación del aumento sostenido 

del delito en los últimos tiempos. Debilitado el control social formal, la impunidad 

libera la motivación de delinquir y ante la ausencia de otros controles es altamente 

probable que se incremente el crimen” (Briceño-León et al, 2012, p. 116). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

120 

 

Cuentos de camino 

Una noche unos malandros del barrio se fueron a robar la planta de papel, pero 

fueron sorprendidos por la policía. Para huir, se escondieron en el monte, 

acostados sobre su barriga. De repente, se quebró una rama, haciendo un ruido 

que los policías percibieron y no esperan para abrir fuego a ciegas. Sin embargo, 

los ladrones lograron escaparse, uno con una bala en el pie y el otro con una 

herida que le atravesó el muslo, desde la rodilla hasta el ano. Al salir del hospital 

ya estaban jactándose de sus hazañas. 

 

La radio y la telefónica se quedaron fuera del aire porque le saquearon los cables. 

En el barrio se decía que las compañías ofrecían recompensa por las cabezas de 

ladrones que interfirieron con sus servicios. Los ladrones fueron todos del barrio, 

es decir de nuestro barrio, de Valle Verde, quienes habían hecho un arreglo con 

uno de los vigilantes. Los cables robados fueron quemados para obtener el cobre. 

A la mañana siguiente, cuando regresamos al taller, conseguimos las cenizas, 

calientes todavía. Fuera de uno que cayó porque lo traicionaron, nadie más “pagó 

cana”. Es decir, sólo uno fue a prisión. A ese lo pasaron a Tocuyito -una de las 30 

cárceles venezolanas- pero su libertad pudo ser negociada por la familia, por lo 

que la estadía fue corta. El muchacho llegó pálido al barrio. Ahora es evangélico y 

proclama al “que da vida”, “Gloria a Dios”. Los vecinos dicen que entra y sale de la 

Iglesia a conveniencia. Es una de las maneras de librarse del zoológico del 
entorno; las culebras no resueltas o los monos de la droga. 

 

Otro de los chamos llevaba un “anus preator” -una malla interna que sostiene las 

tripas y funge de ano- porque los balazos recibidos en la cárcel le habían 

destrozado parte del abdomen, dejándolo sin tripas. Cierta tarde en el mercado 

Palmarito, en plena avenida principal de Morón, donde vendía gorras como 

buhonero, se le enfrentaron unos tipos y le dieron cuatro balazos. Luego 

comentaron que lo mataron por equivocación, pero con los nudos de culebras que 

se tejen alrededor de estos muchachos, una ya no sabe qué creer. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

121 

 

Al taller, de vez en cuando, llegaba un carro negro, un lanchón de estos largos y 

antiguos, parecía blindado. Quien lo manejaba también era negro a su vez, un 

hombre alto y fornido, bien parecido, que también parecía blindado. Normalmente 

yo trasgredía la frontera genérica del grupo de varones y me postraba a verlos 

trabajar con la oreja parada a ver que pescaba, que nunca fue nada, porque se 

quedaban calladitos. Algunas veces algo les preguntaba intentando integrarme. 

Pero cuando el señor negro, que vestía de negro, en su carro negro, estaba 

presente, el círculo se blindaba. Las primeras veces preguntaba qué pasaba y 

quién era ese, sin obtener respuesta de Lucho o Alexis. Hasta que me explicaron 

que el señor venía a reclutar a algunos muchachos para “trabajitos” de esos que 

salen por el camino.  

 

 
Infierno o purgatorio 

El Tocuyo es la capital del municipio Morán del estado Lara, pero Morón también 

tiene su Tocuyo de capital importancia. El complejo penitenciario de Carabobo, 

conocido como “Tocuyito”, inaugurado en 1964 durante el gobierno de Raúl Leoni, 

por estar localizado en una población del mismo nombre. Es un lugar presente en 

el imaginario de los muchachos del barrio. En Valle Verde el experimento de los 

“seis grados”, se reduciría a uno o dos, si se piensa en que todos conocen la 

cárcel por visitas familiares, conyugales o entradas por condena menores o 

mayores.  

 

El encarcelamiento crónico que sufren las poblaciones de los sectores populares, 

por delitos que muchas veces sería mejor abordarlos a través de la salud y no de 

la justicia, hacen que la sociedad libre se contamine de los vicios y perversiones 

nacidas entre rejas y paredes mugrientas, en donde no sólo los reclusos sino los 

que los custodian ponen a valer la condición demente que lleva intrínseca nuestra 

especie. Homo sapiens demens, nos denominó Morín.  

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

122 

Las cárceles venezolanas, ese “cementerio de hombres vivos” como lo llaman 

algunos reclusos (Moreno, 2011, p. 128) son como Vietnam para su época. Ir allí 

ofrece tres posibilidades: la muerte, un trauma de por vida o garantía de 

convertirse en un asesino nato (Podolski, conversación personal, 2013). Y el 

sistema carcelario parece complacido con ese ritmo vital y con la “pena de muerte” 

no declarada (Moreno, 2009, p. 492). 

 “...El ex detenido, el preso liberado, lleva a su comunidad, desde su interior, la 

socialización carcelaria, la cultura desarrollada en prisión, suerte de preparación 

para estar dentro de la cárcel, aislándolo del mundo y convirtiéndole en auténtico 

ser extraño preparado sólo -sobre todo aquellos que han sufrido largas condenas-

para ser un preso, y nada más. Una suerte de software que el ex detenido lleva a 

modo de “producto” desarrollado en el encierro y que incluso influye en nosotros 

sin darnos cuenta. Es la desocialización o contra socialización recibida o padecida 

en presidio, la pérdida de referentes culturales inmediatos. Si confinas no 

rehabilitas. La prisión sigue al liberado” (Salcedo, 2004, p. 230).  

Yo, robo 

En una época, intentamos hacer un cineclub en el barrio. Tres o cuatro veces 

proyectamos películas al caer la tarde, en el espacio del taller. Fue muy chévere 

porque era como esos antiguos autocines, al aire libre. Un viejo y destartalado 

sillón de camión era uno de los asientos para invitar a los chamos a concurrir. 

También el muro y los mesones de trabajo fungían de butacas. Utilizábamos una 

gran lona blanca que guindábamos del contenedor y un video beam que habíamos 

adquirido. No tuvimos mucho éxito porque queríamos mostrarles películas 

diferentes a las que ellos usualmente compran quemadas en los buhoneros de La 

Encrucijada, las cuales son siempre ultra violentas, de acción, de robos, tiroteos, 

narcos  y demás temas relacionados. Hubo una que si les gustó, una de esas que 

protagoniza Will Smith: I, robot. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

123 

 

Madrugonazo al hampa 

Cuando las fechorías de los ladrones son demasiado escandalosas, la policía o la 

Guardia Nacional se ven obligados a hacer incursiones al barrio con sus 

camionetas abiertas y fuertemente armados. Estos operativos de “ajusticiamiento”, 

son demostraciones de fuerza, para aterrorizar. Una forma de control social 

implementada, hace décadas en el país, que se ejecutaba a primeras horas de la 

madrugada. El que no quiera meterse a un barrio o no tenga fuente de primera 

mano para que le cuente, puede presenciar una representación en la comodidad 

de su sillón, a través de la película venezolana Disparen a matar, que está basada 

en un hecho real. En el menor de los casos, los “pacos” se pasean con sus ínfulas 

de grandeza y mirada retadora por las calles del barrio y pasan de largo. En una 

época, la policía pasaba por Valle Verde y se llevaban a un poco de hombres en la 

tolva de la camioneta. Las mujeres los reconocían y decían: allí va fulanito, allá va 

zutanito. “Esos los sueltan al rato”. Por tres días fue lo mismo. Al rato volvían a 

pasar con otro cargamento. 

 

Uno de los que trabajó con nosotros mató a un menor del barrio de al lado. Ya 

llevaba tres muertos encima. Parecía un muchacho diligente e interesado en el 

trabajo del taller.  Ahora lo que le espera es la muerte, si no es ocasionada por las 

familias de las víctimas, le viene una madrugada, por un comando policial, de 

éstos que hacen asepsia social. Tal y como nuestro muerto de bienvenida. El 

primer día de trabajo tuvimos que guardar luto por un “malandro”. La policía 

irrumpió en su casa de madrugada acompañados de la pelona. La mamá dijo: 

vamos a negociar. Pero la policía no tenía intenciones de ello, lo querían muerto. 

Y así fue. Las noticias de prensa obviamente exponían otro desarrollo de la 

situación. Como el caso del hermano de una de mis alumnas, quien lo tiene 

colgado (en foto) en una de las paredes de su casa, pared cementerio, donde 

figuran todos los panas “caídos”, incluyéndolo. A él lo vino a buscar un comando y 

se lo llevaron esposado, pero vivito y coleando. Pero, llegó al Hospital del Seguro 

Social como un colador, lleno de agujeros por disparos, supuestamente 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

124 

 

ocasionados durante por “enfrentamiento policial”. Puede ser que yo sea un poco 

escéptica en cuanto a que el muchacho haya manejado trucos que superen al 

gran Houdini. Nunca demostró sus dotes mientras trabajó con nosotros, en todo 

caso. Tampoco creo que viendo películas hollywoodenses de violencia y acción –

esas que les encanta a los chicos del barrio- haya aprendido cómo desarmar a un 

policía y menos maniatado. Pero la policía sí que ha aprendido a meter sus 

embustes en ¡una de vaqueros! 

 

La policía normalmente negocia la libertad de los que agarran con las manos en la 

masa o sin masa, pero quedan en sus “guisos” de todas maneras.  Si logran llegar 

a un acuerdo con las familias y le consiguen la cantidad sugerida -base del 

acuerdo- no se procede al traslado a Tocuyito. Si no se consigue “lana” para 

detenerlos, se hacen apuestas de palabra sobre el pronóstico de la dirección que 

tendrán los pies del reo cuando salga. Sobre sus pies: vivito y coleando. Con las 

patas pa‟lante: muerto. Esto dependerá si el muchacho, tiene varias entradas y ha 

dejado posibles enemigos adentro, que lo quieran “raspar”. En la cárcel también 

se dan los “madrugonazos” del hampa.  

 

El Catire se metió al comienzo en un curso, pero con la muerte del Pepe 

desapareció por unos cuantos meses. Él si lleva un montón muertos encima, sin 

que algún peso le haga mella. Nos visita por ratos, siempre anda en shorts, con un 

koala y su 9mm Glock al alcance de su mano y del ojo ajeno. Se postra frente al 

taller y saca la navaja Swiss Army que le robó a Roland y se pone a jugar con ella, 

como retando a ver quién se la va a reclamar. Cosa que no sucede. Se sienta en 

el muro a vernos trabajar con su sonrisa maliciosa de triunfo. Una mañana de 
éstas le caerá el comando.  

 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

125 

 

Talión 

Cerca del Banco Mercantil en Puerto Cabello había un grafiti que decía “Con 

Chávez todo, sin Chávez plomo”. Recordé otro que había visto en Caracas que 

decía “el hampa está con Chávez”. Pareciera que el gobierno bolivariano ha 

enaltecido al sujeto criminal. Pero éste es quizás otra malentendida o mal 

gerenciada buena idea de lo que “el Comandante Supremo” intentó hacer. De 

alguna manera lo que se jugó fue el hecho de dignificar a una gran cantidad de 

gente que había sido silenciada, humillada e invisibilizada. Aunque “no siempre la 

experiencia revela que los esfuerzos de inclusión social y económica se traducen 

en a disminución de las violencias, muy por el contrario” (Zubillaga, 2012, p. 246). 

Sin embargo, lo que se generó, en muchos casos, fue un proceso contradictorio 

que tiende a verse como una “heroización” del malandro. No es lo mismo a querer 

desenterrar a grandes capas subterráneas de la sociedad, que politizar al sujeto 

criminal. Una cosa es querer incluir a las personas excluidas y enfrentar los 

problemas de criminalidad e inseguridad de manera preventiva, y no represiva. 

Pero otra, es auspiciar la violencia y el resentimiento, que nunca conseguirán 

resolver nada. Mahatma Gandhi ya lo había previsto: “ojo por ojo y el mundo se 

quedara ciego”.  

 
 

Burrocracia 

Los asuntos burocráticos no faltaron, aunque se vieron considerablemente 

reducidos gracias al padrinazgo directivo que nos había invitado a trabajar.  Sin 

embargo nada es eterno, menos los funcionarios en cargos públicos, por lo que al 

cambiar la gerencia de Desarrollo Social y los contactos establecidos, también 

cambió el apoyo a las actividades trazadas. Además, para la época, luego de un 

año de trabajo en el barrio, la misión y visión de Pequiven había sido satisfecha.  

Las actividades delictivas de los chicos del barrio habían descendido 

notablemente y el problema de las incursiones al patio de chatarra había cesado 

de manera considerable, por lo que nos cortaron los recursos. Tuvimos que hacer 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

126 

de la necesidad, una virtud. Fuimos al nuevo patio de chatarra que se comenzó a 

formar en otro patio ocioso -porque la industria nunca deja de desechar- y trajimos 

varios camiones de material. Ahora era nuestro turno de “saquear” la mina, pero 

legalmente. Bueno, de rasguñarla. Sustrajimos grandes vigas y otras piezas para 

practicar oxicorte y otras técnicas de herrería, pero sobre todo para, una vez 

cortadas, llevarlas a la recuperadora y cambiarlas por dinero para cubrir las 

necesidades de otros materiales que no conseguimos en el patio, como tornillos, 

pintura, electrodos, cerámica, cemento, pego y herramientas menores como 

pinzas, alicates, etc. El “destete” de Pequiven fue abrupto, pero resolvimos con el 

dinero que obteníamos en las recuperadoras. Además, nos rebuscamos con 

pequeños trabajos (encargos) de gente empezaba a llegar al barrio o que eran 
contactados en las adyacencias. 

La inconstancia y el deficiente suministro de recursos ponen en peligro los 

proyectos sociales. Para trabajar en barrios sumamente problemáticos se necesita 

continuidad. Además, este tipo de proyecto da su fruto es a largo plazo. Se puede 

crear entusiasmo entre los jóvenes, pero si se les abandona, vuelven a sus 

hábitos facilistas y delictivos. Me impresiona que la gerencia de desarrollo social 
ya no haya aprendido eso de la experiencia. ¿Será que son burros? 

Seguro mató a confianza 

“La vida criminal seduce por la trasgresión a las reglas y la violencia por el 

ejercicio del poder” (Rodgers, 2004, p. 16). Luego de salir de Valle Verde me tomó 

un rato adaptarme al mundo regido por normas sociales formales, aunque la 

norma en Venezuela es laxa y camaleónica. Sin embargo, en Morón pulula en 

todo momento, una impresión de ilegalidad en cada rincón. Todo es un quiebre, un 

chuleo, un matraqueo. No se puede estar desprevenido. No se puede estar con la 
boca abierta porque se “traga moscas”. “Lo dejaste pagando”, dicen. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

127 

En cuanto a la seguridad personal de nosotros dentro de Morón y sobre todo 

dentro barrio no me preocupaba mucho porque alguien alguna vez me había 

dicho: “¡noooo profe, ustedes son ya de aquí, son de los nuestros! El que se meta 

con ustedes no le va a alcanzar la frente pa' los tiros que le vamos a meté'”. No 

supe que responder, me quedé muda. Pocas veces he recibido una manifestación 
de apoyo y solidaridad de esa magnitud. 

El sentimiento de inseguridad es una herramienta política del que la violencia no 

es el único componente, sólo que éste se muestra a diferencia de muchos otros, 

que se manejan furtivamente.  Además no tiene que ver con la delincuencia y 

criminalidad, no al menos la de los pobres (Kessler, 2012). El temor y el 

sentimiento de inseguridad le convienen al Estado porque puede disciplinar a 

través de sus cuerpos policiales; conviene a los poderosos prejuiciosos porque 

pueden construir sus enclaves fortificados (urbanizaciones amuralladas) de las 

que ya hablaba para el año 2000, Teresa Caldeira, en Brasil. Con ello se refería a 

los muros, las rejas, y los sistemas de seguridad que marcan las fronteras 

clasiales y devienen en armas en sí mismas, armas que defienden la causa de la 

segregación social a través del confinamiento y que componen lo que Zubillaga ha 

llamado, en Venezuela, la “arquitectura de la hostilidad”. Este modelo erigido 

sobre la animadversión crea una defensa agresiva, erosionando el tejido social y 

dándole legitimidad a los abusos de poder por parte de las autoridades. (Zubillaga, 

2012, p. 238).   

Mamba negra 

Las culebras son una de las principales causas de muerte en Valle Verde, así 

como en los demás barrios venezolanos. Se podría pensar en un suero antiofídico 

como antídoto. Pero estas culebras no son reptiles, sino son una especie de ajuste 

de cuentas, proceso de reivindicación, búsqueda de compensación, que termina 

en el deceso del o de los implicados. Es un Ensayo sobre el Don, de Marcel 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

128 

 

Mauss, pero basado en cobro de daños y perjuicios que tiene por objeto la -no 

siempre dulce- venganza. Es decir, que en vez de propiciar y fortalecer el tejido 

social, lo desbarata hasta volverlo añicos.  

 

Para salirse de las culebras y no seguir la ricetta de la nonna -la vendetta- que al 

pie de la letra busca vengarse, se usa la fórmula instantánea de mudarse, “irse de 

viaje”, “tierra po´l medio”, borrando cualquier rastro y esperando que la cosa se 

“enfríe”. La otra manera es convertirse al evangelio, garantizando además que no 

se pierda el prestigio. “El tiempo de Dios es perfecto”, porque te alarga la vida. Y 

además su protección es milagrosa; desaparece el miedo y la culpa. La palabra de 

Dios da fuerzas para superar el miedo a la muerte -por el hampa, drogas, juego o 

alcohol-. Y expía las culpas de los pecados cometidos –robar, mentir, matar, 

fornicar-. También se dice que un remedio efectivo para “salirse de la mala vida” 

es “arrejuntarse con una jeva bien” o “conseguir buena chamba” 

 

Crisomallo 

 “El orgullo y rebeldía les impiden a los chamos participar en un sistema de 

educación formal, de allí la necesidad de buscar formas lúdicas, novedosas y 

creativas de enseñanza para captar su atención. Entre ellos, el reto es muy 

importante y nosotros lo aprovechamos como elemento para muchas acciones con 

miras de avanzar en el trabajo. También realizábamos esfuerzos comunes en vez 

de utilizar maquinaria, lo que forjaba un sentido de equipo, de pertenencia al 

grupo, que luego traía beneficios inesperados. La imagen épica del robo del 

vellocino de oro se puedo apreciar en una ocasión. En una tarde tranquila, de esas 

en la refrescaba y el sol de los venados coloreaba, se escuchó un escandaloso 

tambor y del monte apareció un gigante cilindro de acero. Detrás venían una 

docena de garimpeiros rodándolo, rueda que rueda kilómetros a la recuperadora. 

Cinco toneladas de chatarra sobre una carreta parecida a una riksha china. Un 

fortachón iba adelante de piloto, los demás empujaban. Si el piloto perdía el 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

129 

control la carga lo aplastaría. Era como jalar y empujar un camión sin frenos. Las 

locas proezas son materia para las anécdotas que circulan en el barrio. Nuestras 

acciones, que algunas veces estimulan este tipo de hazañas, nos hacen sentir 

más fuertes, más seguros de nosotros mismos” (Podolski, documento inédito). 

Con todos los hierros 

Una cosa que recuerdo con gracia es que Alexis y Lutz les enseñaron a los 

chamos una técnica para picar metal cuando ni el oxicorte funcionaba. Los 

muchachos la probaron en el bote de chatarra con unos equipos alquilados. Me 

sentí muy orgullosa de ellos. Era una manera de expiar la culpa por el incidente 

del cono gigante de acero inoxidable que les había impedido robarse al principio 

del proyecto, cuando mi moral estaba imantada por engaños y falsos ideales. Un 

día Lutz le comentó al gerente allegado a él, que habíamos cumplido cabalmente 

la tarea de ocuparnos de los “garimpeiros” y la chatarra. ¡Podía estar seguro de 

que desmantelarían el bote con las técnicas que habían aprendido con nosotros! 

El séptimo arte 

Las representaciones del cine venezolano, para la época de los cincuenta hasta 

los ochenta, muestran a los malandros como jóvenes entregados a los placeres, 

con un estilo de vida fiestero. Chicos que se rebuscaban en la superchería, el 

engaño, el fraude y los pequeños o grandes hurtos. Su fin era gozar de la “buena 

vida”, tan cerca pero tan inalcanzable, que se levantaba en grandes quintas al lado 

de sus “techos de cartón”. Lo que anhelaban eran los placeres, gustos y deleites, 

que veían en el mundo de los ricos, los cuales les eran negados desde la cuna.  

Esta exclusión, institucionalizada y perpetuada por una sociedad que impidiéndole 

acceder a ello de manera honesta, los empujó a burlar las normas, a hacer 

trampa, a ser pícaros y embaucadores, embusteros y pillos. Eso se ve el películas 

como Los Tracaleros (1977), La Quema de Judas (1974), Soy un delincuente 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

130 

(1976), Caín Adolescente (1959), La gata borracha (1983), La oveja negra (1987), 

Inocente delincuente (1987), La graduación de un delincuente (1985).  

Se podría objetar que estas películas, por ser ficcionadas muchas, no puedan ser 

incluidos entre los documentos para la validación de este trabajo o para 

fundamentar las ideas que aquí se presentan. Pero se debe considerar que la 

comunicación social a través de sus diversos medios, busca trasmitir un discurso 

con implicaciones y repercusiones sociales, como su nombre lo indica. Esto se ha 

hecho desde siempre, a través del teatro, la radio, la prensa, la literatura, la 

televisión y el cine. Ya sea para visibilizar o invisibilizar signos, síntomas y 

símbolos, las producciones creativas son siempre semióticas.  Por supuesto que 

se pueden considerar las producciones audiovisuales como formadoras o 

deformadoras de la percepción y la conciencia. El discurso audiovisual es la 

interpretación de los hechos sociales bajo la óptica y recepción auricular de sus 

hacedores. Proscribir su contenido sería como decir que no se puede hacer una 

análisis de la escrupulosa moral alemana a través de la película Das weiße Band - 

Eine deutsche Kindergeschichte (La cinta blanca); o que Beast of the Southern 

Wild (La niña del sur salvaje); Winter's Bone (Huesos de invierno) y The Freedom 

Writers Diary (Escritores de libertad) visibilizan una problemática que a Hollywood 

no le interesa hacer. Sería como negar que Emir Kusturica represente 

prodigiosamente la cultura balcánica, o que Hayao Miyazaki encarne a través de 

sus animaciones, los imaginarios nipones. Lo mismo se podría con la literatura y 

renegar que las famosas novelas rusas de Crimen y Castigo de Fiódor Dostoievski 

(1866) y la Guerra y la Paz (1865), de León Tolstoi, mostraban la sociedad de la 

época; o que la Fiesta del Chivo (2000) de Mario Vargas Llosa, describe el entorno 

político social de República dominicana. Para cerrar invito a leer la novela 

venezolana Nosotros Todos (2012), de Manuel Acedo Sucre, para que sean 

reconocidos algunos de los arquetipos típicos de las personalidades que se han 

forjado en el país. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

131 

 

Abundan las críticas sobre el supuesto de que el cine venezolano se enfrascó en 

temas de barrio y violencia en una época. Pero, era una realidad que había que 

mostrar para abordarlo y picarle adelante, como quien dice. Campesinos 

desplazados, pobres y humildes, que llegaba a la ciudad en busca de trabajo y 

mejores condiciones de vida. Gente que pensó que el “resuelve” del rancho y del 

cerro iba a ser transitorio y lo que la ciudad y el sistema les ofrecieron fue una 

escuela para ser holgazanes o vivarachos. Lo de pobre, pero honrado que 

comienza a perder vigencia, así como muchos otros valores que quedaron 

enterrados en la aridez del concreto citadino, más no sembrados en el fértil campo 

abandonado.  

 

Por considerar que el discurso audiovisual visibiliza y puede contribuir con la 

concientización de la situación se anexará al final del documento un registro de 

algunos de los largometrajes y documentales que se han realizado en el país en 

torno a esta problemática. En muchos de ellos se muestra, reiteradamente, la 

migración del campo a la ciudad y la formación de las barriadas como lugares 

temporales, que luego se perpetuarán. En otros, se muestra cómo la delincuencia 

surge como una alternativa para la supervivencia en los contextos urbanos. Los 

que ya están en la ciudad pervierten a los que llegan; les dan alcohol, drogas y les 

enseñan a robar y el desprecio al trabajo forzoso. ”El trabajo es para los 

animales”; “El trabajo cansa hace sudar”; “el trabajo de gota gorda no paga”, “la 

plata no se consigue trabajando”, dicen líneas de la película: Canción mansa para 

un pueblo bravo (1976), de Giancarlo Carrer. Asimismo aparece la madre soltera, 

que ha sido abandonada por el hombre y que cría a “su” muchacho, a quien 

abandona a su vez en busca del amor de pareja. La mujer ávida de la compañía 

de un hombre que nunca es el padre de su descendencia, quien además siempre 

se muestra como varón. El padrastro que representa un dilema para el niño, 

porque no es su sangre, porque lo maltrata o maltrata a la madre, porque siente 

celos de que madre lo prefiera a él. Se muestra la prostitución miseria vivida en 

estos ambientes, así como la irresponsabilidad de los padres para con sus hijos. 

Abandono de todo tipo. La madre que sale pa´ lante, el hijo que roba para darle 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

132 

 

dinero a su madre. Discriminación racismo y cárceles.  Brecha entre la manera en 

que viven los ricos y la de los pobres que desean ser rico. Aparece también la 

indiferencia ante la vida y ante la muerte. Y la importancia de alternativas como el 

deporte y la música para salir del círculo de violencia.  

 

En la actualidad, hay un caso emblemático de un muchacho que su historia de 

vida ya es “de película”.  Se trata de Jackson Gutiérrez, quien luego de mudarse 

de los Valles del Tuy, previo a que se cumpliera la profecía de que su muerte a 

mano armada antes de los quince años, se va a Petare, a casa de su abuelo.  Allí, 

en uno de los recodos del barrio más grande de Latinoamérica, Jackson se sale 

de la “mala vida” y monta una barbería llamada Tasmania. Me imagino que en 

alusión a su antiguo estilo “endemoniado” de vida. Cuando comienza a atender a 

sus clientes, éstos le comienzan a contar sus hazañas, que pasarán a formar parte 

de sus guiones. De allí surge el sueño de ser cineasta que hoy a los treinta años lo 

ha alcanzado.  

 

En una entrevista que le hiciera personalmente, en el marco del Festival de Cine 

de Mérida 2013, Jackson Gutiérrez contribuyó con un matiz sobre el apelativo de 

“Garimpeiro” que no había considerado en Valle Verde. Uno de sus personajes de 

su película Complot se llama “Garimpeiro”, respondiendo a su amor y afán por 

obtener el oro. Por eso las gruesas cadenas de oro, esas “guayas” que ostentan 

alrededor del cuello. No obstante, el aporte más valioso de este muchacho, quien 

una vez fue considerado por sí mismo y por otros como un Azote de Barrio (2007) 

-otra de sus películas-, es su testimonio: 

 

“Las personas piensan que la vida de un adolescente sin rumbo es fácil; los 

discriminamos, los juzgamos sin saber la raíz del problema. ¿Tú crees que uno 

escoge esta vida? Esta vida lo escoge a uno… Por venganza, por rabia y por 

resentimiento. La gente me da la espalda hasta mi madre prefirió un pipi que a su 

hijo”.  

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

133 

 

“Hago un llamado a todas las madres del mundo, señoras les habla Jackson 

Gutiérrez: No culpemos al gobierno del problema social, rescatemos nuestros 

valores familiares. No prefieran a un hombre que a su propios hijos, el amor de 

una madre es la salvación de un hijo, rescatemos la cultura y el valor familiar”  

[Extractos de Caracas, las dos caras de la vida (2012)]. 

 

Campeón 

Conocí un caso de una madre de Valle Verde que se tomó un veneno de ratas 

cuando creyó que a su hijo se lo habían matado. Al muchacho lo intentaron 

ajusticiar pero, aunque malherido, pudo escapar. Unos amigos lo salvaron, 

escondiéndolo en su casa mientras lo perseguían, para luego llevarlo rápidamente 

al hospital. En una de mis visitas me quedé en la casa del muchacho y como lo 

habían “mandado de viaje” para que no lo encontrara ni la policía, ni con los que 

tiene culebra, me acosté en su desocupada cama. No dormí muy bien que se diga 

debido a la idea de que irrumpiera un comando de la policía con la de “disparen 

primero averigüen después”. 

 

Quien no llora no mama 

Para entrar a Pequiven, además de tener que usar ropa “tapada” -no se puede 

tener ni los brazos ni las piernas, ni el pecho, al aire libre- hay que hacer una cola, 

entregar la cédula anotarse, llamar al funcionario con quien se debe tener una cita 

y esperar en un lobby para ingresar con un pase electrónico cuando el guardia te 

lo permita. Nosotros ya teníamos precisado al “Capitán” para poder evadir el 

fastidioso procedimiento, aunque no siempre lo lográbamos. Pero los del barrio 

tenían que aguantar a veces horas de cola para que los atendieran cuando 

concurrían, como mucha gente, para hacer solicitudes de ayuda. Sillas de rueda, 

comida, recursos para una operación, petrocasa, muletas, prótesis dentales, 

esterilizaciones, becas deportivas, aporte para funeral y/o entierro, etc. Muchas 

son las cosas que se pueden tramitar. Como decía una señora: “las ayudas en 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

134 

Venezuela se dan en un ABC: Aceras, Brocales, Casas, cuando las necesidades 

son otras”. Pero bueno, “algo es algo, peor es na´”.  

A Margaret Thatcher le molestaba que la gente le diera su carga al Estado; para 

ella cada persona debía resolverse. La “Dama de Hierro”, llamada así por su 

“mano dura” en la política, tendría otras partes del cuerpo también de metal. El 

corazón y el pecho por ejemplo. No pudo, no supo o no quiso amamantar. No 

como aquí que hay tantas “tetas” para pegarse como un chivito; PDVSA, la ubre 

más grande. Pero están también las universidades y otras muchas instancias del 
Estado. 

Pureza y peligro 

Mary Douglas, otra “Dama del Imperio Británico”, tiene muchas semejanzas con la 

única mujer en ser primer ministro del Reino Unido. Reconocida por sus 

contundentes y polémicas afirmaciones, me limitaré a citarla, pura y simplemente, 

corriendo el peligro de que me reclamen análisis, el cual obvio, por considerarlo 

cacofonía. 

 “Las personas que se encuentran marginadas “son personas que de algún modo 

quedan fuera de la configuración de la sociedad, que no tienen lugar determinado. 

Puede que no estén haciendo nada que sea moralmente malo, pero su estatuto es 

indefinible” (Douglas, 1991, p 107).   

“Todo lo informe, amorfo, sin forma se puede convertir en un peligro. El peligro 

reside en el estado de transición; sencillamente porque la transición no es un 

estado ni otro, es indefinible” (Douglas 1991 p. 108).  

“Si una persona no encuentra lugar en el sistema social y es por lo tanto un ser 

marginal, toda precaución contra el peligro debe proceder de los demás. Esta 

persona no tiene la culpa de su situación anormal” (Douglas, 1991, p. 110).  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

135 

 

 

“Las personas que viven en los intersticios de la estructura de poder y a quienes 

se considera una amenaza para aquellos que tienen un estatuto mejor definido, se 

les atribuyen poderes peligrosos, incontrolables, como una excusa para 

suprimirlos”. (Douglas, 1991, p. 118). 

 

“El repudio es la consecuencia de la búsqueda de la pureza, aunque algunas 

veces la pretensión de la pureza superior se base en un fraude” (Douglas, 1991 p. 

193). 
 

 

Un territorio, dos países 

Para el año 2000, Carlos Zubillaga nos presentaba en su obra La marginalidad sin 

tabúes ni complejos: una propuesta urgente para un país dividido, una visión 

descarnada e inquietante de una Venezuela dividida en dos: un país dominante y 

un país marginal, dos sociedades que, coexistiendo es un mismo territorio, se 

ignoraban mutuamente y permanecían separadas por un abismo cultural y 

afectivo. Es decir, que hace años hemos sabido, o han tratado de hacernos saber, 

que conformamos un país sumido en constante y agonizante necesidad de 

integración y unificación, en donde no se acepta al otro que es diferente, sea física 

cultural o socialmente. Asimismo, se le ha asignando al considerado “inferior”, el 

único puesto donde puede estar. Generalmente, esto va asociado a una posición 

económica, y a los intereses de un grupo que desea conservar su posición de 

dominación económica y no cederla a otros quienes se declaran desiguales “por 

naturaleza” (Clarac, 2004, p 40). 

 

Desde hace décadas, se implementó en Venezuela, –espontánea y/o 

conscientemente- una “cartografía del mal”, arquitectura exclusiva o urbanismo 

segregacionista, que hizo que los barrios quedaran al margen de cualquier plan de 

desarrollo habitacional. La colocación de los servicios públicos, pavimentaciones, 

y soluciones de vivienda, quedaron “naturalmente” asignadas hacia los sectores 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

136 

 

pudientes, mientras que los sectores populares permanecían relegados al olvido. 

Se formaron urbanizaciones que, como las ciudades medievales, quedaban 

amuralladas en sus privilegios, haciéndose tan privadas y privativas al acceso de 

otros, que daba la impresión se hubieran financiado y gestionado sus servicios 

básicos desde el origen, sin intervención del ente público. Mientras tanto, en los 

escarpados cerros o llanuras eriales, se constituían los barrios marginales.  

 

¿Pero, no estimamos como el mayor mal de una ciudad aquello que la divide y 

hace de ella muchas ciudades en vez de una sola? ¿Y cómo el mayor bien aquello 

que la agrupa y la unifica?  

 

Más ¿no desune a la vez la distinción de estos sentimientos, esto es, el hecho de 

que unos ciudadanos sientan dolor y otros alegría, a la vista de lo que ocurre a la 

ciudad y a los que viven en ella? 

 

¿Y de dónde tomará origen esta desunión sino de que los ciudadanos no 

coincidan en la pronunciación de las palabras mío y no mío, y otras por el estilo, 

referidas a las cosas del prójimo? (Platón. La República. p. 243) 

 

Existe en el país, una gran dificultad para resolver los conflictos por vía pacífica 

(Pernalete, 2012, p. 258). Hay mucha intolerancia, lo que no es un problema 

reciente, sólo que antes se mostraba discretamente. Tenemos necesidad de 

educar para la convivencia tolerante y pacífica. No es posible construir convivencia 

si el otro es visto como enemigo (Zubillaga, 2012, p. 246) Estar en contradicción, 

no significa estar en guerra. No hay drama que cierre todas las posibilidades de 

reconciliación; ni en las tragedias griegas, ni en los culebrones venezolanos -y 

esta vez me refiero a las novelas de televisión, no a las pugnas entre barrios-.   

Para superar los antagonismos hay que aceptar las contradicciones, discrepancias 

y diferencias con sosiego y con humildad, para ver qué aportan a nuestra manera 

de ver el mundo, si la afianza o la invalidan. Debemos fomentar una cultura del 

conflicto antes de esperar ver nacer una cultura de paz. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

137 

 

Según H. Arendt (1977), el desafío original de la política está en propiciar la 

posibilidad de convivir, del estar juntos entre humanos siendo diversos. (Zubillaga, 

2012, p 247). En Venezuela ha faltado cultivar verdadera política, por lo que 

estamos cosechando conflicto extremo, intolerancia, resentimiento, odio. Todo 

esto es expresado instrumentalmente a través de la violencia por parte de los 

sectores populares, a través de las armas; producto de la violencia simbólica 

manifestada a través de la segregación, exclusión y olvido por parte de las clases 

bien acomodadas. Entre los “imaginarios fóbicos” (Duno-Gottberg, 2013) y la baja 

“digestividad social” (Firth citado por Geertz, 1989, p. 23) las clases dirigentes no 

han promovido la hermandad. Hemos carecido de una “sensibilidad familiar” 

(Geertz, 1989, p. 25).  

 

No merece el título de sociedad un grupo cualquiera de pasajeros de autobús o 

una aglomeración fortuita de gente. Para ello, debe existir algún tipo de 

pensamiento o sentimiento común entres sus miembros.  (Douglas, 1986, p 27). 

 

“El hombre ha comenzado a darse cuenta de que su propia realidad no tiene 

sentido más que en forma de “encuentro” con el prójimo. Soy interpelado e 

interpelo: esta es mi realidad” (Rof, 1952, p. XI). 

 

 “La aceptación de las reglas comunes alivia la vida social; libera al individuo de la 

obsesión de la mala fe: se sabe tratado justamente mientras una parte y la otra 

respeten las convenciones. Esto permite ampliar la esfera de la vida de relación” 

(Claval, 1982, p 18). 

 
De terror 

No siempre la marginalidad en la que viven las personas que habitan los barrios 

es algo impuesto desde afuera. Muchas veces “el aislamiento es una estrategia 

para evitar las experiencias denigrantes que deben soportar cuando dejan su 

círculo social” (Bourgois, 2010, p. 180).  

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

138 

 

Una noche quisimos salir con algunos de los alumnos a “echar vaina” por ahí. Nos 

dirigimos a una discoteca en el centro de Morón, cerca de la Plaza Bolívar. No nos 

dejaron entrar. Teníamos “pinta de malandros”. Así que nos cerraron la puerta en 

la cara, por lo que nos fuimos a una pollera cercana a tomar cervezas. ¿O era un 

pool? porque recuerdo las mesas. Quizás era una Poollera. Tenía tanta rabia esa 

noche, que se me ha nublado la memoria. Rabia, mucha rabia, pero una Digna 

Rabia al estilo zapatista, no la de los gilipollas españoles, quienes protestan muy 

Indignados por sus derechos, pero se cagan en la madre del resto de la 

humanidad, prestándose para deportar a cualquier “sudaca” o “tercermundista” 

que pretenda pasar sin mucha excusa, por sus lugares o sus no lugares.  

 

Una vez que fui invitada (invitada a secas, sin ningún cordialmente acompañando 

como adverbio) a Alemania y por falta de conocimiento de las leyes europeas, fallo 

en planificación o falta de cuidados, producto de la escasez de amor de quien 

extendía la invitación, nos deportaron a mi hijo y a mí de España, donde 

parábamos por escala. Aun cuando no estaba “tragada” (portar drogas en el 

estómago); no traficaba con los órganos del niño con quien estaba (que era mi 

hijo) y menos tenía intenciones de quitarle a nadie el puesto de trabajo, ni su 

seguro social, fuimos tratados como delincuentes. La policía española decidió con 

solo vernos a mí y a mi “crío” que no podíamos pasar del detector de metales 

hacía la Comunidad Europea, que muy democráticamente cierra en la cara sus 

fronteras a los que según su criterio, tenemos pinta de arribistas. Había pensado 

que el gobierno estadounidense era fascista e inescrupuloso por toda la 

humillación y jaladera de bolas a la que someten, por meses, a quienes quieren 

vivir temporalmente el sueño americano. Pero resulta que ellos son más honestos, 

elegantes y hasta considerados en sus políticas turísticas. Te ponen a “parir” pero 

en tu propio país, sin perder más plata y dignidad que la de los trámites necesarios 

para conseguir la estampa (sello, insignia, imagen) de la visa en el pasaporte. 

Pero los europeos no. Ellos te hacen perder el tiempo, el dinero, pero sobre todo 

la dignidad, al dejarte llegar hasta su casa para echarte como un perro, no sin 

antes encerrarte y darte de comer de sus sobras, dejándote saber que no tienes la 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

139 

 

estampa (apariencia, porte, compostura) para acceder a su territorio, 

estampándote una cruz negra en el pasaporte, una cruz que pesa en el recuerdo 

más que la de Jesús de Nazaret. Luego de vivir eso, sólo queda ir a llorar al Valle, 

porque nada ni nadie te puede restituir la integridad. Y a Valle Verde fui a llorar 

esa vejación sobre una litera destartalada desde donde podía observar al mono 

Lucho (la mascota chimpancé) a falta de poder ver al otro Lucho mono 

(colombianismo para catire) quien me había abandonado -como lo haría en otras 

muchas otras ocasiones- ante aquella humillante situación. Pero por más que lloré 

y lloré, no conseguí lavarme mi habitual pinta de mona (sinónimo de tierrúa, 

malandra), que se queda y se quedará, aunque me vista seda. Como deseé tener 

contactos en la ETA. Si e´ta que e´ta aquí fuera terrorista volaría ese bar de mojón 

–perdón de Morón– y haría volar por los cielos el aeropuerto de Barajas, además 

de irrumpir y secuestrar, como mi paisano El Chacal, una sesión del Parlamento 

Europeo, no dejando de asesinar al representante alemán del tratado ese de 

Scheiße –perdón del Schengen– y también –como dicen los españoletos– a la 

madre que lo parió. ¡Sin tan sólo fuera etarra y el etnicismo fuera mi causa! Sin tan 

solo la libre circulación de Schengenland (Scheißeland), fuera real y no me 

recordara que “cortar el desplazamiento” en los barrios y cárceles es un signo de 

poder. La IRA es la opción que prevalece. Pero no el ejército irlandés, al también 

me uniría en estos casos; sino la ira que me embarga. La ira que patea mi hígado 

hasta la hepatitis y me hace desearle la muerte y sufrimientos innombrables a 

aquellos que tienen “ganas de joder” a los demás, y excuse my english, pero es la 

expresión que viene a mi mano después de años de estar macerada en mis 

entrañas. La ira que me hace tener pensamientos y otros tantos sentimientos que 

momentos me deleitan; y, en otros me aterran. 

 

“En ciertas condiciones, cualquiera es susceptible de usar la violencia”  
Pedrazzini y Sánchez 

“Aparta la amistad de la persona que si te ve en el riesgo te abandona”.  

Félix María Samaniego 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

140 

 

“Se debe estar dispuesto a arriesgar todo para expresarlo todo”  

John Cassavetes 

 

El que no arriesga, no gana 

Se entiende por juventud vulnerable a aquellos sectores de la población 

comprendidos entre los 15 y los 25 años quienes se encuentran excluidos y 

marginados del sistema por diversas razones y quienes pueden tender a optar por 

la violencia como forma de vida. Factores como la ausencia de estructura familiar, 

la inestabilidad o deserción de un sistema educativo formal, la falta de empleo o 

de interés en su consecución, el porte y la utilización ilegal de armas, la carencia 

de herramientas emocionales para la resolución de los conflictos de manera 

pacífica, las incidencias en delitos menores o mayores, las repetidas incursiones 

en recintos penitenciarios, el uso y abuso de drogas, la degradación de valores y 

el ideal de vida, la pérdida paulatina del afecto hacia los demás y su propia 

autoestima, la fatiga emocional por agresiones en distintos niveles cotidianos;  

hacen de la juventud venezolana una población en constante situación de riesgo.  

 

 
Terminal 

El terminal de buses de Valencia es un asco. Tanto como el de Barquisimeto, 

Barinas, Maracay y para usted de nombrar. Un día esperando un bus se me sentó 

al lado un muchacho que acababa de salir de Tocuyito. Estaba pidiendo plata para 

poder llegar a casa de su familia en Falcón. Hablamos largo rato y hasta me contó 

por qué había caído preso. Definitivamente estaba sincronizada con los convictos 

o posibles convictos. Le di algo de dinero, pero no lo suficiente para llegar a su 

destino. Me arrepiento profundamente porque pude haberle evitado cualquier 

tentación de robo o múltiples negativas ante su solicitud de ayuda. No sé cómo 

sueltan a esos muchachos al mundo “libre” sin darles algo para que lleguen a un 

lugar, a su hogar. Si es que lo tienen. Cuando me decidí a buscarlo, para 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

141 

 

proponerle que le compraba el pasaje, no lo encontré. Es una pena honda que 

llevo por dentro. Ojalá haya podido romper el círculo vicioso de esa enfermedad 

llamada delincuencia, la cual tiene como uno de sus síntomas, recurrentes 
entradas a la cárcel, en su etapa terminal. 

“Al asunto penitenciario enfrentarlo sin rodeos” (mancheta gráfica en: Últimas 

Noticias, 21 de junio 2011, p. 34). 
 

 
Toque con los ojos mire con las manos 

La gestualidad comprende lo que los actores hacen con sus cuerpos cuando se 

encuentran entre sí: rituales de saludo o despedida (estrechamiento de mano, 

movimiento de la cabeza, abrazos, besos, gestos) maneras de afirmar o negar, 

movimientos del rostro y del cuerpo que acompañan la emisión del habla, 

dirección de la mirada, variación de la distancia que separa a los actores, maneras 

de tocarse o de evitar el contacto, entre otras (Le Breton, 1992, p. 47).  

 

Una situación con los muchachos del barrio me incomodó, en especial con uno 

que se apodaba “Venado”. Había comenzado a saludarlo tocándole afectivamente 

el hombro o jalando suavemente el lóbulo de su oreja. Es decir, propiciaba el 

contacto físico con él. Sinceramente no quería seducirlo, ni nada por el estilo, era 

mi manera de ser mostrarle simpatía; así, de manera kienestésica. Ya años atrás, 

en el páramo de El Tambor, en Mérida, había provocado mal entendidos por 

episodios como este. Digamos que me cuesta controlar las ganas de tocar, mi piel 

salta ante el afecto. La cosa fue que se comenzó a rumorar entre los chicos que 

yo quería “soplarle el bistec” al “pastor alemán”, significando que quería montarle 

los cuernos a Podolski, quien era mi pareja. Tuve que parar de hacerle esos 
gestos de cariño a él y a todos, por supuesto.  

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

142 

 

El cuerpo del delito 

El hombre es un producto de su cuerpo. La existencia es en primer término 

corporal. Lo que un hombre pone en juego en el terreno de lo físico, se origina en 

un conjunto de sistemas simbólicos. Del cuerpo nacen y se propagan las 

significaciones que constituyen la base de la existencia individual y colectiva.  No 

existe nada natural en un gesto o en una sensación. El gusto por las sensaciones 
se adquiere socialmente (Le Breton, 1992).   

 

De la misma manera, la iniciación a las drogas se aprende socialmente. No puedo 

mencionar ningún caso sobre el tema vivido en Valle Verde, pero si pudiera 

agregar que en muchas de las películas sobre barrio y violencia, se muestra de 

esta manera. Por ejemplo en Sicario, Soy un delincuente, Reincidente, y la más 

representativa en mi opinión: Huelepega de Elia Schneider, la cual se basa en 

hechos reales. Allí, los personajes comienzan a fumar incitados por los amigos, 
vecinos o compañías que va encontrado en “la vía”.  

 

El apetito por matar y el hecho de hacerlo se aprenden también en los círculos 

donde esto constituye un factor de respeto y admiración. Las sensaciones de 

poder, astucia y adrenalina que de actos delictivos y criminales se desprenden, 

terminan por enviciar a las personas tanto como las sustancias psicotrópicas. En 

otras circunstancias y bajo otros patrones morales, sería miedo y no excitación lo 

que se sentiría bajo esos estímulos, pero como hay inversión, supresión y 

desviación en estas personalidades, el cuerpo termina por interpretar como 
placentero muchas de estas sensaciones. 

 
Asimismo, el desprecio hacia los pobres y la percepción de que todo pobre o 

negro es ladrón, choro o mal intencionado también es parte de la socialización. La 

rabia hacia los ricos, el odio hacia los que tienen mejor calidad de vida, son 

igualmente inculcados. Todas estas conductas, acompañadas de sus respectivos 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

143 

 

sentimientos y sensaciones, se han aprendido tal y como se aprende a hablar y a 

caminar. Las percepciones del dolor y del placer, los gustos por los sonidos, los 

disfrutes de los diversos sentidos, se aprenden en la socialización y se reafirman 

en el proceso de pertenencia a un grupo. “Los gustos son un modo de inserción en 

el sistema cultural” (Le Breton, 1992, p. 59). 

 
Las conductas y prácticas de higiene también están culturalmente condicionadas. 

Los hombres del barrio generalmente eran pulcros en su manera de vestir 

siempre, hasta para estar en la misma comunidad. Las mujeres sólo se 

emperifollaban cuando iban salir fuera de los confines del barrio. Pero la higiene 

en la comunidad es nefasta. Las aguas negras pueden tenerlas acumuladas en 

charcos o en tubos cortados, expuestas en el frente o en el patio de la casa. El 

peor de esos casos, lo viví en la casa de una persona que considero bastante 

decente, un muchacho educado, trabajador, honesto. Lo mismo, su esposa. Pero 

con respecto a la disposición de lo que sale de su cuerpo, dejan bastante que 

desear.  Cuando pasé a recoger mangos en la parte de atrás de la casa vi un tubo, 

más bien como una canal -medio tubo- por donde bajaba lo que venía de la 

poceta. Todavía tengo la imagen de la plasta bajo la sombra del mango. Estuve a 

punto de vomitar. Increíble ver los excrementos expuestos como un fruto más en 
el patio.  

 

En la socialización se le enseña al niño a controlar los procesos orgánicos, entre 

los cuales los más desdeñados y considerados como improcedentes son aquellos 

que atañen a la eliminación; es decir, el defecar, el orinar o el vomitar y los 

productos resultantes de ellas, llevan invariablemente -en el discurso formal- un 

sello peyorativo. Donde no exista una preocupación por preservar los límites 

sociales no surgirá tampoco la preocupación por mantener los límites corporales. 

El control corporal antepone la cultura a la naturaleza (Douglas, 1978 p. 94-95).  

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

144 

 

Muchos de los hombres tienen buenos cuerpos, torsos “rayados” como llaman a 

los que están muscularmente bien definidos. Como la generalidad de los barrios 

populares el hombre está bien definido, fibroso, buenos brazos, fuertes piernas, 

sin barriga y pecho altivo. No así las mujeres, quienes “están buenas” con lindos 

pompis, senos parados y turgentes, piernas tersas, hasta quedar embarazadas y 

comenzar a parir como conejas; es cuando sus barrigas se tornan flácidas y 

desplomadas, les salen varices, se le caen los dientes -que nunca sustituyen- y los 

senos pierden su lozanía. Como la alimentación se basa en azúcar y frituras, y 

además no someten su cuerpo a trabajo o ejercicio físico como los varones, 
tienden a deformarse desde muy temprana edad. 

 

Los Brutus 

El contacto bruto con el mundo, a través del uso de las potencialidades físicas, 

sustituye al contacto más suave que procura el campo simbólico. (Le Breton, 1992 

p. 93). El esfuerzo físico tan bestial al que se somete la gente que va al bote de 

Pequiven, para empujar y cargarse la chatarra; la grosería con que expresan su 

deseo sexual; el torpe complacer de sus vicios y la rudeza del trato interpersonal 

que establecen entre primus interpares o la hostilidad para con los “otros” ajenos, 

la  manera en que se jactaban de las cicatrices en su cuerpo, como si éstas fueran 

testigo de su temeridad, denota un contacto realmente tosco con el mundo que les 

rodea, como para no sentir las sutilezas de una vida llena de significantes y 

significados de exclusión, negación y vejación. Los usos corporales, los modos en 

que se procede respecto al cuerpo, los cuidados que requiere, las prácticas 

higiénicas y de alimentación, expresan una serie de preocupaciones en torno al 

cuerpo y denotan una imagen o un modelo específico de sociedad. “El cuerpo se 

hace relato” (Le Breton, 1998, p. 224). 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

145 

Repertorio 

La intención no es hacer un glosario “malandro”, sino resaltar algunas expresiones 

que, aunque son comunes en los barrios de Venezuela, así como en los centros 
penitenciarios, son muy usadas en Valle Verde. 

Beta: podrá ser la segunda letra del alfabeto griego, pero es la primera palabra 

que uno oye en el barrio. Todo es beta. Es una acción, es un “compa”, es un 

asunto, es un plan, un cuento, una movida, un dato. Es muchas cosas.   

Compa: compadre, pana, convive. 

Convive: convive es el pana con el que viven, con el que comparte las vivencias. 
Para esto ver lo que dice Moreno Olmedo sobre la relación convival (2009). 

Varón: aunque la mayoría de los protagonistas de la delincuencia son varones, no 

todos merecen ser llamados así; así llaman a los que respetan.   

Brujas: son los que no son “varones”, no se les respeta. Hacen cosas chimbas. No 

son leales. No se les puede confiar.  

Menor: así denominan a los más jóvenes quienes tienen potencial para volverse 

“hampa”. Son los que están aprendiendo a “moverse”, pero les falta aprender. 

Novatos. Están iniciándose. 

Criminal: es un adjetivo que denota que está muy bueno, finísimo, “arrechísimo”, 

“de pinga”, lo máximo. También dicen: eso está malandro, queriendo decir que 

está aprobado, que está chévere pues. 

Hampa: es como se identifican para ser respetados, para que les teman, para que 

no se metan con ellos. Para intimidar. “Soy hampa seria”. 

Pararse en la arena: frase que expresa que no tiene miedo de enfrentarse a algo o 
a alguien. Que le “echan bolas”. 

Salir al ruedo: que van a una movida, que se disponen a hacer algo. Que se 
atreverán a delinquir u otras cosas. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

146 

Darle chuleta: matar a alguien 

Sembrar: matar a alguien también, ponerlo bajo tierra. 

Rueda de tomate: la tota, totona, chuchara, vagina, vulva. 

Partir la liga: es cuando algo está más que “chulo”, más que bueno. 

Chulo: que les gusta, les complace. Chévere. Fino. 

Sin fantasmeo: sin chigüire, sin sapeo, sin que algo los perturbe, sin que los 
delaten, sin mirones, sin envidiosos, sin cosas chimbas. Lejos de malas vibras. 

Que lacreo: de lacra, que contrario a denotar su significado literal de daño, defecto 
vicio, significa al igual que criminal y hampa, algo bueno. Que está de pinga. Fino.  

En la pista, en la vía: la pista y la vía es la misma vida. Lo que tienen que hacer, 
jugar y resolver para sobre llevar la vida. 

Agarrar cobertura: significa drogarse, “arrebatarse”, fumarse un porro, un cacho de 

marihuana. (Sólo la he escuchado en Valle Verde). 

Ser serio: literal, pues. Hacerse respetar, hablar claro. Ser varón. Ser franco. 

Hablar claro: literal también. Dejarse de rodeos. No” hablar paja”, ni “güevonadas”. 

“El mío”: expresión que denota pertenencia e identidad entre quien la dice y a 

quien se dirige, queriendo significar que es “el (pana) mío”, “el (ejemplo) mío”, algo 

así. 

Gonzalo habla claro 

Al principio el clima me chocaba. Clima hostil, gente hostil pensaba. El sol picante, 

el calorón. La suciedad de la ciudad, el olor constante a basura quemada, el 

vallenato a todo volumen y por doquier, lacerando mis sentidos y ánimo. Pero me 

fui acostumbrando hasta el punto de gustarme y disfrutarlo realmente. Mi 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

147 

percepción cambio y la gente me pareció cálida y picante, y comencé a disfrutar 

sus impertinencias, chistes y temperamento. Alegres, tenaces y ardientes como el 

sol. Ardientes en sus pasiones desde la ira hasta la lujuria. Aprendí a estallar con 

lo que me molestaba.  Mi temperamento se volvió bastante explosivo desde que 

viví allí. Ya no acepto merodeos y me fastidian los rodeos. Me gusta que me 
hablen claro, como solicitan los del barrio.  

“Háblame claro, compa”, esta la frase más escuchada en Valle Verde, aunque no 

es exclusiva de allí; es parte del léxico de los malandros de todo el país, 

incluyendo a los privados de libertad. Si existieran aun aquellas publicaciones de 

la inexistente Policía Técnica Judicial (PTJ) en donde recogían el lenguaje 

carcelario o de los inframundos barriales para poner sobre aviso a la población 

civil del devenir del lenguaje, estaría entre las primeras. Esto se puede apreciar en 

la serie de cortos audiovisuales: Cárcel o infierno, que está de moda en la 

actualidad, la cual es producida por Luidgi Ochoa un joven que cayó en la cárcel 

accidentalmente, y que al salir libre decidió contar la vida de los reos a través de 
dibujos animados o cómics; pero que de cómicos no tienen nada.  

La manera como se retroalimenta el lenguaje en una sociedad, da muestras de los 

procesos evolutivos de la misma. El hecho de que sea el lenguaje carcelario el 

que está dinamizando la jerga de los jóvenes del barrio es algo muy significativo. 

La permeabilidad va desde los privados de libertad a la entredicha sociedad civil. 

Ya la organización jerárquica que se da dentro de las cárceles, el “Carro”, está 

presente en los barrios; ese gobierno paralelo, se expresa en la jerga de la calle. 

Terminologías como el beta, las brujas, los sapos, así como los verbos “quebrar”, 

“borrar” y expresiones como “montarse”, “enconcharse” dan muestra de lo mismo. 

La palabra PRAN, proveniente de las cárceles estadounidenses, donde se 

formaron inmigrantes puertorriqueños como gladiadores de la muerte, acrónimo 
para Preso Rematado Asesino Nato, es el caso más representativo.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

148 

 

Se ha afirmado que “el idioma vernáculo de la política de Brasil es el de la 

exclusión, del apartheid social” (Segato, 1998, p. 116). Sin embargo, Chico 

Buarque dedicó tres piezas a los protagonistas de las favelas, de esas Ciudades 

de Deus. Homenagem ao malandro, A volta do malandro y Opera do malandro, 

versiones todas de La copla de Mackíe el Navaja, aquella canción alemana de 

1928 que se hiciera para La Opera de los dos centavos de Bertold Brecht, 

visibilizan a los “malandros”.  

 

La etiqueta de malandro es una “elaboración cultural del terror”, como dice 

Ferrándiz. Mientras que los estadounidenses -su gobierno, en todo caso- 

construyen todo un aparato ideológico en donde presentan como terroristas a los 

árabes, en América Latina esta elaboración es más íntima, localizamos el terror, 

insertándolo dentro de la misma sociedad, en los barrios. Los malandros son el 

enemigo. Mal (mal), andro (hombre). Malandro, es todo aquel hombre (varones 

sobre todo, pero también hay hembras) que mal anda. No sé cómo se espera que 

“los que nunca conocieron un bien, el bienestar, ni al nacer, ni al crecer, ni al 

morir”, puedan ser buenos, “sólo pueden ser portadores del mal” (Pedrazzini y 

Sánchez, 1994, p 223). Andan mal, pero nadie se pregunta por qué. “Los 

malandros “son pedazos de alma colectiva, más afectados aún que los otros, y no 

se salvará nadie sin salvarlos a ellos también” (Pedrazzini y Sánchez, 1994, p. 

235).  

 

 
Los que quieran patria, vengan conmigo 

Fue realmente conmovedora y asertiva la intención del difunto presidente Hugo 

Rafael Chávez Frías, de sustituir el mal por el bien para que el término “malandro” 

deviniera en “bienandro”. Ya a mí se me había ocurrido, pero me pasó igual que 

con el peinado que me hacía en bachillerato y que por evolución convergente, el 

cantante de Cafeta Cuba puso de moda. También están “chulas” (finas, calidad, 

chéveres) las iniciativas de los Movimientos Por la Paz y la Vida, la Misión a toda 

Vida Venezuela, el proyecto El Hampa quiere cambiar, el plan Patria Segura. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

149 

 

Reconozco que estas propuestas, así como muchas otras del gobierno bolivariano 

mismo, son grandiosas iniciativas. Sin embargo, no hay que reducir el problema a 

un formalismo o a algo nominal. Tampoco se puede banalizar la situación, 

pretendiendo que el malandro entregue su arma por un balón, cual programa de 

Tío Simón. Además hay que cortar el discurso de atribución de culpas, para 

asumir compromisos e implantar soluciones.  

 

Existen muchas iniciativas importantes de la oposición -de los escuálidos- y de 

personas que no se definen en ninguna de estas polaridades. Está el Proyecto 

Nacional de Enfrentamiento de la Violencia del Observatorio de la Violencia, las 

actividades de la Fundación de Michel Melamed, las muchas iniciativas de la 

Fundación Gumilla, las iniciativas de Laboratorio de Paz, la Fundación Esperanza 

Venezuela, el Premio Innovación para la Paz y el concurso Por La Caracas 

Posible (2013), que tienen como objetivo promover el respeto a la vida de todas 

las personas en Venezuela, muchas a través del arte.  

 

De la misma manera,  es pertinente revisar las experiencias de otros países como 

la recogida en El Milagro de Candeal (Fernando Trueba, 2004) que sigue en pie 

después de varios años, como también el PRONASCI Programa Nacional de 
Segurança Pública com Cidadania, ambas en Brasil. O el caso documentado en 

Born into Brothels: Calcutta's Red Light Kids (Zana Briski y Ross Kauffman, 2004), 

el movimiento de CeaseFire (interruptores de violencia) de Chicago, o como los 

programas de la OJJDP Office of Juvenil Justice and Delinquency Prevention, de 

U.S.A. Igualmente están proyectos regionales contemplados en el Proyecto de la 

Violencia en América Latina que se gesta en el Centro Internacional de 

Criminología, con sede en Montreal, como también el del ILANUN, Instituto 

Latinoamericano de las Naciones Unidad para la prevención del delito y el 

tratamiento del delincuente. Creo que lo importante aquí es que nos apoyemos en 

experiencias de otros lares y que no excluyamos ninguna de nuestro mismo lar.  

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://en.wikipedia.org/wiki/Zana_Briski
http://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Ross_Kauffman&action=edit&redlink=1


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

150 

Todos somos responsables y dolientes de esta bomba de tiempo que se ha 

gestado en el país, en la región y en el mundo. La violencia no es un fenómeno 

que circunscriba a Venezuela. Todos podemos participar, porque este país es de 

todos y siempre ha sido de todos. Los mecanismos de atribución de culpas sólo 

retrasan la solución. Adecos, copeyanos, comunistas, socialistas, los del centro, 

los de derecha, los de izquierda, los rojos rojitos, los tricolor, los brinca talanquera, 

los ni-ni, los que emigran, los que inmigran, los de la cuarta, los de la quinta… 

Todos hemos metido la mano en el caldo. Será por eso que está, como el ojo de la 

gordita que un día llegó a cobrar su cheque de la beca por trabajar en el taller, 

luego de que el marido la descubriera montándole los cuernos; bien morado. 

Causa 

En algunas estaciones del Metro de Caracas hay unos avisos luminosos que 

dicen: “quien no quiere a su patria no quiere a su madre”. Están en lo cierto, pero 

no se sí estos muchachos del Ejército Comunicacional de Liberación sabrán que la 

patria no es el territorio, no es la tierra, que además sería difícil dejar de querer 

con esta geografía que nos gastamos. La patria es el conjunto de personas que 

conforman el país. Ese pocotón de hermanos (paisanos) que comparte la madre 

(tierra) y que tienen un mismo padre (adeudo) el Estado; el cual por cierto se está 

quedando sin autoridad. 

En la película venezolana El Enemigo (2008) de Luis Alberto Lamata, dicen que 

“En una guerra moral si actúas como el enemigo eres el enemigo”. Si no 

aceptamos a los otros, sea este otro blanco, oligarca, escuálido, vende patria, pity 

yankee y le hacemos lo mismo de segregar, excluir, expulsar, acallar, porque 

diferimos de sus opiniones gustos y demás, estamos haciendo lo mismo que ellos 

hicieron o hacen. Y si se les va a acusar a ellos de corrupción, hay que estar 

seguro de que no se tiene rabo de paja. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

151 

 

Acciones violentas justifican violentas acciones. Especie de palíndromo, si se toma 

como unidad las palabras. Se puede lee al derecho y al revés: acciones violentas 

justifican violentas acciones.  
 

 

Caín y Abel 

Toda propuesta de paz presupone un conocimiento de la violencia. Toda 

propuesta de convivencia presupone un conocimiento de la delincuencia, de la 

violencia y del sistema institucional creado para su control (Barreto y Rivera, 2009, 

p. 348). El estado de paz no es simplemente el cese de hostilidades, sino que 

debe estar cimentado sobre una serie de condiciones que sean capaces de borrar 

las desigualdades sociales, porque sólo de esta manera puede reinar la paz en la 

conciencia de cada individuo y por consiguiente, la paz social y mundial. ¿Quién le 

hablará de paz al hambriento, al desnudo, al descalzo, al enfermo, al 

desempleado, al sin techo...? La paz se construye erradicando la injusticia, con el 

trabajo creador y el amor fraternal (García, 1986, p. 67). En una situación de 

necesidad generalizada, el hombre necesita más de lo que puede ofrecer y llega a 

ser enemigo del otro. El “coger” supera al “dar”.  Lo que aparece en esta situación 

es la imposibilidad de una relación simétrica positiva, como enseña el mito de 

Caín, dando lugar a sociedades reducidas y fragmentadas (Temple, 1995, p. 77). 
 

 

Primero la Justicia 

El dolor y la injusticia nos plantean problemas de tipo social (Douglas, 1978, p. 

131). El sufrimiento social de las personas de contextos sociales marginados, es 

obviamente un problema de salud pública, al igual que la violencia que somatizan. 

El delito se constituye como una forma de vida regida por códigos que ordenan el 

ejercicio violento del poder para imponer el miedo sobre el resto.  

 

Los del barrio se jactan de sus armas, de sus “bichas”, como si fueran extensiones 

trabajadas de su cuerpo. En el viaje al museo de Coro, casualmente exponían una 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

152 

 

obra donde aparecían armas. Todos se sacaron fotos con sus celulares al lado de 

la pintura.   

 

Pienso que ese culto a las armas demuestra indefensión. Es decir que realmente 

se sienten desamparados y a la defensiva. No se le puede exigir a un ser que 

siente que su vida es irrespetada, que respete la de otro. La vida humana es el 

supuesto absoluto y el fin de toda la política, su objetivo último, cotidiano, en el 

que deben basarse sus estrategias, tácticas, medios, estructuras, instituciones 

(Dussel, 2009, p 439).  

 

La vida no es sólo la propiedad de la existencia, sino la manera de concebir esta 

existencia. Hay que respetar a nuestros semejantes en sus diferencias. Y esto, es 

lo que cierto sector de la población venezolana y mundial exige, respeto a su vida. 

De pronto lo exigen de manera irracional, pero el fin es válido. “El respeto 

sostenido sobre la violencia es, en síntesis, ejercicio de poder, la posesión efectiva 

de poder sobre cualquiera que esté en su entorno” (Moreno, 2009, p. 313). 

Respeto a su vida y su cultura, a su “vocación de ser hombre de una cierta 

manera”, (Zambrano, 2007, p 66), al “modo en que la gente convive” (Douglas, 

1998, p. 49). Esto quiere decir, que las identidades se conforman en estos 

espacios, como en otros, se hace por medio de comparaciones y contrastes. Por 

lo que es necesario interpretarlas como fenómenos construidos, inventados, 

recreados. Digamos que son narrativas retóricas (García, 2005, p. 22-23). 

 

 

Báilame ese trompo en la uña 

En una oportunidad fui invitada por el grupo mis alumnas, a tomarnos unas cajas 

de cerveza. Ese día no fui profesora sino amiga. Hablaron de sus hijos, algunas 

lloraron por los perdidos en enfrentamientos armados, otras anhelaron a los que 

estaban presos. Una de ellas se metía un pase (cocaína) mientras me contaba 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

153 

 

cómo le habían matado al hijo. Se le aguaron los ojos, pero antes de que cayera 

una lágrima, se enderezó y orgullosa me dijo que su hijo “se había bailado a siete”, 

que sí se había ido, pero que con él se había llevado a unos cuantos. ¡Se lo 
habían matado!... pero nadie le quitaba lo baila „o. 

 
“La frecuencia de la criminalidad representa una enfermedad, pero que es una 

enfermedad de la colectividad, del cuerpo social” (Foucault, 2000, p 92). 

 
 

Calzado 

Una vez se metieron a robar en el patio de la casa donde vivíamos. Una comisión 

de la alcaldía vino a sanearla porque apestaba y al parecer, esas mismas 

personas, mientras limpiaban y merodeaban, se metieron y robaron algunas cosas 

que se encontraban a mano. La dueña de la casa pretendió cobrarnos lo sustraído 

a nosotros. Pero yo me negué y tuve que llevar el caso a la prefectura, porque una 

vez hasta nos encerró con candado para amedrentarnos. Ese día pensé que nos 

iban a quemar vivos. En la tarde había pasado el hijo de la señora para saber cuál 

era el problema con su mamá dejando ver que tenía un arma en la cintura; lo cual 

me facilitó el trabajo de “penetrar en el significado subjetivo que los delincuentes 

les dan a sus actos”, como recomendaba Thomas de la Escuela de Chicago 

(Moreno, 2009, p.9). 

 
Una moto para Coro 

Una de mis alumnas era santera. Por supuesto que me “consulté” con ella, me 

leyó el tabaco y me mandó a preparar un baño, el cual me apliqué diligentemente. 

Las amigas de ella, que eran mis alumnas también, se burlaban de nosotras, de 

mi por hacerle caso y de ella por su charlatanería, porque supuestamente, La 

“Coro”, había perdido sus facultades. La “Moto” tenía la boca más sucia de todas, 

de diez palabras nueve eran groserías.  No dejaba de apodar “mamagüevo” a 

cualquiera que pasara, inclusive a las mujeres también, lo que me hizo pensar que 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

154 

 

según el género denigraba o enaltecía tan servil labor. Me encariñé mucho con 

ella. Lamenté su muerte en el 2012. Se vio muy malita de salud ya que se enfermó 

del páncreas. Adelgazó un montón. Hasta le llevé unas ramas para que se hiciera 

unos guarapos.  Luego de su muerte se comentó en el barrio que cuando se 

estaba recuperando, el marido le dio una “rumba de coñazos” la cual terminó por 

descomponerla. Dejó a una niña de once años, que me recuerda a mí cuando era 

pequeña. Ahora la cría la hermana, quien fue mi alumna también. “La gata” me 

cuenta que aconseja mucho a la nena para que “no ande realenga por ahí, a dar 

que hablar”, mientras me saca un retrato de la madre y llora su pérdida. 

 

Entren que CAVIM cien 

Muchas veces se oían ráfagas de disparos. Los vecinos comentaban: “esos no 

viene del hampa, provienen de Cavim” (Compañía Anónima Venezolana de 

Industrias Militares). Lo que me sonaba más a esperanza que a verdad. Los 

disparos podían ser tanto de las prácticas de los militares, como de las delictivas. 

Lo que sí provenía de CAVIM -de seguro- eran las balas que se disparaban. Entre 

los chamos del barrio se las regalaban, vendían y hasta prestaban. Inclusive, si no 

contaban con un arma adecuada para la misión propuesta, podían pedirla 

alquilada. Las municiones no les faltaban; eran fáciles de conseguir y realmente 

baratas. Para ese momento, una bala costaba diez bolívares (2007); es decir, se 

puede llegar a la quinta paila del infierno por el mismo monto que un trayecto ida y 

vuelta en el Metro de Caracas. Por eso matar a alguien se ha convertido en algo 

más fácil que meterle un tiro al piso. 

 

“Cómo es que disparan cien tiros sobre una persona, ¿cuánto vale una bala, de 

dónde le viene a ese delincuente la bala, será regalada? Y esa bala todo el mundo 

sabe que viene de CAVIM (Moreno, 2012¹, p. 8). 
 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

155 

 

Juventud en el respirador 

Es deducible que los sectores marginados tienes la necesidad de una guía para 

los procesos de integración a la dinámica social y en cualquier proceso de cambio. 

Se observó cierta dependencia paternalista en el barrio, por lo que muchas de las 

personas que se estimularon palpablemente a trabajar y buscar una realización 

personal, al momento de terminarse el proyecto con Pequiven, decayeron en su 

impulso. Sin embargo otras personas, que habían sido mejor entrenadas y 

quienes fueron las más interesadas y constantes en el taller escuela, lograron un 

cambio en sus vidas. Muchos se mudaron, otros consiguieron un empleo fijo –lo 

cual no es el patrón de sustento de la mayoría– y algunos se convirtieron al 
evangelio.  

 

El “rehabilitar” a estas personas no fue un planteamiento dentro del proyecto. 

Primero porque se piensa que ellas nunca han estado “habilitadas”, como dice 

Ferrándiz (2007), en uno de sus artículos. Y segundo, porque lo que se persiguió 

fue mediar entre el individuo y su potencial creativo, mediante la construcción de 

un espacio en el que pudieran hacerse partícipes activos de la construcción de su 

realidad. Lo que hay que cuestionarse es a qué tipo de sociedad es que se desea 

integrar a esta gente. ¿No será que ya están habilitadas para en la que están, y 
que además cumplen su rol a cabalidad? 

 

Arquitectura del paisaje 

La relacionalidad del espacio de la que habla Troncoso (2005) se adecua bastante 

a la comunidad de Valle Verde, en donde se observa la relación cercana de la 

gente con su entorno vegetal y los animales de cría. Parte de esto se muestra en 

sus prácticas conuqueras y la domesticación de los animales. Hay mascotas 

monos, babas, iguanas y picures. También, abundan los gallos, gallinas, patos, 

gatos, perros, chivos y caballos. Como en todo pueblo que se respete, abundan 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

156 

perros sarnosos que no son de nadie, pero son del barrio. Recuerdo en especial, 

el perro de la casa donde venden la cerveza y juegan bingo, que llevaba un collar 

de limones para alejarle el mal de ojo.  

También recuerdo el cochino negro, peludo e inmenso, el cerdo más grande que 

he visto en mi vida, que se creía perro. Se la pasaba en el porche de la casa y casi 

que ladraba cuando alguien se acercaba. No era considerado mascota; era más 

como una cabra para los wayúu, parte de la familia. Lo más gracioso que 

presencié en relación con los animales domésticos fue el episodio de los pollos 

románticos. Un día cuando estaba de visita, la dueña de la casa donde me 

quedaba y yo, pillamos a uno de los gallos pisando una de las gallinas; estaban 

justo encima de su cama, como si estuvieran haciendo el amor. La señora les bajo 
la cortina que hacía de puerta y los dejamos tranquilitos.  

Otra cosa que llama la atención es que a juzgar por los sobrenombres que se 

ponen, pareciera que uno está llegando a un zoológico en vez de a un barrio. 

Tuvimos una “Gata”, un “Venado” y hasta un “Búho”, como alumnos. Y a muchos 

le designan como “chigüires”, que es el apodo que se le da a los “pajudos”, a los 

que azotan, a los que “andan lambuceando por ahí”, a los chimbos, que no son 

serios, pues. Los chigüires son las “ratas” mayores; así como el chigüire es el 

mayor roedor del mundo, en la fauna real. 

Rulbanismo 

Como cualquier rancho de ciudad, las casas en Valle Verde adolecen de espacios 

privados. Si no es porque existe un único espacio con múltiples fines, de sala, 

cocina, comedor y dormitorio, es porque éstos, los cuartos, no poseen puertas o 

son compartidos por los integrantes del hogar. La promiscuidad de los espacios 

para dormir es común. Los colchones son compartidos con una indiferencia de 

edad, sexo y parentesco casi grosera e incestuosa, como el caso del padre soltero 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

157 

 

que dormía en la misma cama con la púber de su hija, a quien además trataba y 
maltrataba como imagino haría con su mujer.   

 

El espacio colectivo se hace en la calle. “La calle, ante todo, no es un espacio 

físico sino un espacio relacional y afectivo” (Moreno, 2009, p. 49). Al frente de la 

bodega es para que los niños o adolescentes jueguen. Inclusive luego de que se 

les ha construido una cancha siguen utilizando este espacio para futbol u otros 

juegos. Las vías del tren para tomarse las cervecitas, fumar marihuana (coger 

cobertura) o echarse los cuentos. Es un espacio más que todo masculino, aunque 

cuando las casas dan para este lado las mujeres sacan sillas y también se sientan 

allí a chismear. La calle es una extensión del frente de la casa así como las vías 

del tren son una extensión del patio trasero o del frente dependiendo donde se 

encuentren situadas las viviendas.  Hay algunas que colindan con los pantanos, 

con “las pozas” que llaman.  

 

En la actualidad la calle principal de Valle Verde -y única podría decir, aunque hay 

una cortica paralela que queda más hacia los campos de Pequiven- es mucho 

más transitada, ya que funge de vía alternativa para cuando hay algún 

inconveniente en la vía que atraviesa Morón, que va hacia Urama y Yaracuy, la 

cual estaba siendo reparada, por lo que locales y visitantes optan por cruzar el 

barrio para evitar el congestionamiento.  

 

Escribir sobre cooperación y solidaridad significa escribir, al mismo tiempo, sobre 

rechazo y desconfianza. El concepto de solidaridad sugiere individuos que están 

dispuestos a sufrir en representación del grupo más amplio y que esperan que los 

restantes miembros individuales del mismo hagan otro tanto por ellos. A veces la 

desconfianza es tan profunda, que la cooperación resulta imposible (Douglas, 

1986, p. 16). Dentro del barrio, la cayapa todavía existe como práctica solidaria, 

hasta entre los jóvenes. Se puede observar sobre todo cuando de levantar una 

casa se trata. Por cierto que muchas casas son de bahareque. Me gusta la 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

158 

 

ruralidad del barrio. Hay gente que aprecia la construcción de tierra, aunque hay 

otras que piensan que no tiene casa hasta no hacerla de bloque y concreto. Las 

de tierra son más frescas. Es cómico ver como “remodelan” frecuentemente, ya 

sea porque se les cayó una pared o se amplió por el crecimiento de la familia. 

Cuando los muchachos –bastante jóvenes, por cierto– deciden “arrejuntarse” 

buscan levantar su “pieza” o su casa. Si no la hacen de bahareque con los 

materiales que les ofrece la naturaleza, van juntando ventanas, puertas, rejas, 

bloques, láminas de zinc o cualquier otro material que sirva para construir. 

Algunas veces lo compran, otras lo roban.  Los baños generalmente son letrinas 

que quedan afuera en el patio de las casas. Es más hay casas que no tiene 

baños, por lo menos no los vi.  No quiero imaginar donde hacen sus necesidades. 
 

¡Qué nota! 

Oscar Lewis en su famoso estudio sobre los hijos de Sánchez, que por cierto es el 

apellido que comienza a fundar Valle Verde, dice que la cultura de la pobreza se 

instala en la infancia para nunca desaparecer. Habla también sobre los aspectos 

que la caracterizan, que según él son: la flojera, la suciedad y la desorganización, 

la frustración y superstición, la falta de noción de un contexto nacional y la 

carencia de espíritu ahorrativo. Observa que son matrifocales por excelencia y que 

la violencia es su primera forma de reaccionar. En definitiva, dice el autor, “la 

pobreza cultural es uno de los rasgos fundamentales de la cultura de la pobreza” 

(Ontiveros, 2012, p 44). 

 
 

No observé ningún despliegue musical. No hay tradición ni educación musical en 

el barrio. Lo más que se oye son los vallenatos a todo volumen o los canticos 

evangélicos. Pero no se crea música allí, ni se estimula. Nunca vi pasar a una 

persona pasar con un instrumento musical. Aunque a decir verdad, en una visita al 

barrio me hospedaron en una casa donde el hijo menor me dio una serenata al 

estilo de Romeo y Julieta; con ciertas diferencias: no había un balcón, era de día y 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

159 

el muchacho era el que estaba adentro de la casa y yo afuera, sentada en un 

banco situado debajo de su ventana. Podía verlo y escucharlo a través de las 

roídas y desteñidas latas que hacían de reja. En realidad él estaba tranquilo en su 

cuarto, oyendo música con su walkman (mp3) y cantando imperturbable. Fui yo la 

que llamé su atención para preguntarle qué tarareaba. Entonces, se acercó a la 

ventana y comenzó a cantarme. Como yo estaba afuera un poco encandilada por 

el sol, sólo podía ver a través de las rendijas sus rayados ojos amarillos, ya que su 
oscura piel era tragada por la penumbra del cuarto.  

Oía su voz que, casi en gritos, repetía lo que Guerrilla Seca, El Prieto y Requesón 

-los grupos que escuchaba- quieren decirle al mundo.  Son chamos que cantan la 

realidad del barrio y de la cárcel. Así como tantos otros: Zapata 666, Soires Naes, 

MC Ardilla, Killer Insane, los (Tres) 3 Dueños, Apache, Biancucci, Venezuela 

Subterránea, Vagos y Maleantes, Canserbero, Los Narkos y otros más. Grupos de 

Rap, Gánster Rap, Reggeaton, Freestyle y Hip Hop, que en sus canciones hablan 

sobre la violencia y hacen retratos audibles de la vida en el barrio o las cárceles en 

Venezuela. Algunos venerándola, muchos desdeñándola y otros intentando 

apaciguarla. 

La canción de niños Los pollitos dicen que en mi época de niña (los ochenta) era 

ya tergiversada por los más suspicaces, decía: “los pollitos fuman, fuman 

marihuana, la mamá gallina fuma cocaína y el papá gallito es un drogadicto, y el 

hermano mayor es un violador”. La generación actual le ha agregado un verso que 

dice: -dame los zapatos y si no te mato”. Definitivamente las expresiones audio, 

visuales y audiovisuales reflejan su momento presente.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

160 

 

Número dos 

Un día un chamo contrató a un mototaxista de la Encrucijada quien accedió a 

llevarlo al barrio. Al bajarse “Cuerpo falso” -le dicen así porque es grandulón, 

parece fortachón, pero es flojo como el solo- no se le ocurrió otra cosa que atracar 

al hombre. Le quitó la moto y corrió a punta de pistola. Cuando otro del barrio se 

enteró, fue a buscarlo y le metió un lepe (golpe rápido y contundente sobre la 

frente) reclamándole que por eso era que los mototaxistas, o taxistas, no querían 

hacerle “las carreras” a la gente de allí. “Adentro del barrio no se roba, compa”. 

“Es como cagarse frente a la propia casa”. Aunque algunos de ellos hacen número 

dos en el patio de la casa, sé que quiso decir lo que traduciría la expresión “dont´t 

shit when you eat”. 

 
Misiones 

El Mercal que está en casa de la señora evangélica que fue mi alumna. Los 

atracaron en el 2012. Ellos dicen que fueron los mismos chamos, hijos de los 

vecinos. El Barrio Adentro se consolidó luego de que nos fuéramos del barrio. 

Ahora tienen a su gordita cubana que apoya la comunidad, la gente la quiere y me 

dio generosamente la información de su base de datos sobre la situación de salud 

de la comunidad, lo cual le agradecí aunque que no me pareció muy veraz. Me 

recordó nuestra llegada al barrio cuando según, Venezuela había alcanzado 

analfabetismo cero con la Misión Robinson, pero teníamos alumnos que 

mandaban a otro a buscar el cheque de la beca porque ni siquiera sabían firmar. 

El/La que si firma (o filma porque es de película) es la/el transformista, que se 

encarga de la Misión Alimentación, en Valle Verde I. Siempre lo/la veo en la puerta 

de la casa que funge como comedor con un trapo en la cabeza -cual cocinero/a 

que se respeta- y su minifalda. Si me apuntara con un arma no me espantaría 

tanto como lo hace con los cañones de sus peludas piernas. ¡Misión depilación! 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

161 

 

Con real y medio  

El origen de los ingresos de las personas de Morón me producía cierta sospecha.  

Muchas veces estando parada en la cola del Banco del Caribe, cerca de la Plaza 

Bolívar, presenciaba como viejitos con bolsas de papel, chamos con cortes de 

cabellos ultra extravagantes,  jovencitas casi desnudas con sus pieles doradas y 

carnes al aire, viejitas arrugaditas, a veces hasta niños, sacaban fajos de plata de 

los lugares más inverosímiles, en cantidades igualmente increíbles. Nunca veía 

retiros, sólo depósitos, grandes depósitos. 

 

Das Kapital 

Por momentos temía por nuestra vida. Pero también me sentía tan útil, tan viva. 

No hay nada más impactante que verse a sí mismo en el otro. Me parece que es 

cuando se puede sentir la verdadera condición humana. Padecía por ellos que son 

tan mal tratados y tan maltratadores. Pero gozaba también con sus logros. No 

quería ser juez, pero algunas veces los juzgaba. ¡Condenados bichos que no 

entienden nada! ¡No cuidan nada, no aprecian nada! Algunas veces me 

desesperaba. Otras, los comprendía. En ocasiones los justificaba.  Hasta llegué a 

pensar que deberíamos enseñarles cosas para robar a la industria, robarla en 

grande. ¿Por qué no? Soñaba con llevar toda esa chatarra a la recuperadora; 

sería un gran saqueo con un gran botín que repartir. No tanto para mi beneficio 

personal sino para darle algo a esta gente. Pero, despertaba de mi onírica vigilia, 

¿qué se les puede dar? No encuentro respuesta más atinada que afecto, 

comprensión, cariño, cuidado, verdadero amor. Y una inyección de autoestima. 

Porque el dinero no es una verdadera ayuda. Las cosas materiales las venden. 

Definitivamente el desarrollo siempre debe pensarse en el plano emocional, 

espiritual, humano. Hay que apuntar hacia el capitalismo, pero ese del capital 

social que hablaba Beuys, ART=CAPITAL; el potencial creativo como capital. Una 

vez más: el capital no es el dinero, el capital son las capacidades humanas y el 

producto de esas capacidades. Lo que se quiere acumular, invertir y acrecentar es 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

162 

 

el capital humano. La cura del mal social está en el espíritu. No sirve de nada 

trasformar la materia sin purificar el alma. Por eso lo de la alquimia social. Misión 

alquimia. Misión espíritu. Misión amor. Por más come flor que suene esa es la 

misión. Tratamos a las personas con nuestros miedos, nuestros juicios y 

prejuicios. Los de Valle Verde son seres humanos, venezolanos o no, pobres o no. 

Blancos, negros, enanos, gigantes, mulatos, zambos. Somos todos iguales. Pero 

tan distintos... 
 

El llanero solitario 

Llegué a completar ese pedacito de El Laberinto de los tres minotauros de ese 

gran filósofo llanero llamado José Manuel Briceño Guerrero. Jonuel Brigue 

defiende que la salida de América Latina es por el arte; ofreciendo una alternativa 

para los pueblos latinoamericanos a despertar su conciencia y elevar sus 

potencialidades ante cualquier determinismo geográfico, saboteo ideológico y 

enredo de identidad. Volver a crearse y recrearse. Inventarse una cultura a partir 

de las cenizas de la extinta, más allá del olvido. De la traída por la Europa. De la 
empujada desde África. Y de la experiencia de lo vivido. 

 

Candela Brava  

En: El laberinto de la soledad, Octavio Paz dice que en cada hombre existe la 

posibilidad de ser o, más exactamente, de volver a ser, otro hombre.  Mientras 

estuvimos allí trabajando menguó la violencia en gran cantidad. No presentaré 

estadísticas o cifras oficiales para comprobarlo. Nunca las busqué, si es que 

existen. Se evidenció tanto ante mis ojos y los de mis compañeros de trabajo, 

como ante los de la misma gente del barrio y hasta los de los empleados de 

Pequiven. Por el tiempo que el proyecto estuvo en plena ejecución, cesaron los 

casos de violencia (excluyendo la doméstica). Cuando comenzó el declive de 

nuestras actividades por falta de recursos, por falta de apoyo de Pequiven, por 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

163 

embotamiento de varios de nosotros comenzaron a pasar incidentes armados y se 

activaron focos de violencia nuevamente. Debo reconocer que fui la primera en 

tirar la toalla, quería volver a Mérida a criar a mi hijo pequeño, quien tenía 3 años 

para el momento y que había dejado con mis padres. Estaba agotada y por 

momentos me reclamaba a mí misma, haber “abandonando” a mi hijo para “criar” 

a unos desconocidos quienes el resto del mundo apuesta por su perdición o 

aniquilación. Otras veces me sentía tan orgullosa de haber logrado algo tan 

positivo para mi crecimiento personal, como para con otros. 

Este tipo de proyecto necesita una entrega total. Toman un largo plazo. Me sentía 

algunas veces devastada cuando veía que sin nosotros la cosa no funcionaba 

porque dependían de nuestra guía, de nuestro incentivo, de nuestro cuidado. Es 

como si necesitaran revivir el proceso de paternidad de los que muchos carecieron 

u obtuvieron a duras penas. Paternidad andrógina y andragógica, pensaba. No 

estuve dispuesta a mudarme completamente y radicarme allá. ¿Fui egoísta? No 

sé. Pienso que no. Lo importante fue que en ese “laboratorio social” que 

montamos allí, el resultado fue positivo para todos los implicados. Otro mundo es 

posible. Sólo que hay que tener la misma paciencia, amor y constancia que tiene 

una persona al sembrar un huerto, un jardín. Hay que vivir allí, estar allí, no sólo 

para observar participativamente, sino para participar atendiendo el fuego para 

atizarlo y que no se salga de control volviéndose, otra vez, una incontrolable 

candela.  

A caballo regalado 

Después de más un año de trabajo, estábamos en condiciones de producir buenos 

resultados pero no teníamos clientes para los productos del taller, lo cual 

atribuimos a la mala fama del barrio, que reducía el mercado de oferta. 

Necesitábamos promocionarnos con una acción pública que causara una buena 

impresión y lograra hacerle publicidad al taller, pero sobre todo a los chamos. 

Decidimos hacer una escultura sobre el muro de gaviones de la avenida Yaracuy, 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

164 

en plena vía interestatal, que es un lugar muy frecuentado en Morón.  Planteamos 

la idea a las autoridades locales y conseguimos el permiso, luego de aclarar que el 

trabajo a realizar tenía calidad de donación; es decir, que no tenían que “bajarse 

de la mula”, lo que al alcalde del momento le gustó. La comunidad por su parte, 

mostró gran entusiasmo. Optamos por hacer un cachicamo en ferrocemento y 

mosaico, con el fin de combinar el trabajo de los talleres e integrar la máxima 

cantidad de personas. Alrededor de la cuarta parte de los muchachos que 

participaron dentro de los diferentes talleres impartidos, se integraron en esta obra 

que muestra su capacidad creativa.  

Amorfo 

Se puede seguir negando, segregando y discriminado a los delincuentes, a los 

pobres, a los indigentes, a los dementes, pero eso no los quitará del cuadro.  No 

hay residuo social porque no existe la posibilidad real de desecharlos. “Lo que se 

niega no por ello se suprime” (Douglas, 1991, p. 193). Por años se trató de ignorar 

la problemática de los barrios, pensando que con dejarlos “al margen” 

desaparecerían. Eso es como pensar que se limpió la casa al barrer y meter la 

basura bajo la alfombra.   

“Unas condiciones sociales al margen de lo corriente, mal reguladas, dan lugar a 

un posible desborde de las pasiones (Le Breton, 1998, p. 134-135). La pasión por 

la violencia por parte de la gente marginal es, definitivamente, una energía mal 

canalizada, sin forma, amorfa, que puede ser moldeada bellamente. Claro, hay 

que dedicarse. Los barrios están más integrados a la sociedad de lo que parece, 

aun cuando supuestamente tengan reglas autónomas y parezcan comunidades 

cerradas. Las prácticas de sus habitantes, así como sus representaciones 

simbólicas, su visión del mundo, tienden a mostrar continuidades con el resto de la 

sociedad. Entonces, todo lo que afecta a la sociedad afectará al barrio. (Puex, 

2003, p. 36). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

165 

Wayúu 

“Para el antropólogo quien se sumerge verdaderamente en un contexto de 

violencia, la cercanía con los actores sociales violentos hace que nunca sea fácil 

disociarse de ellos. Hasta mantener una desaprobación de la violencia no siempre 

es fácil” (Rodgers, p. 19). Por ejemplo, me pasó cuando mataron al Güajiro. Las 

personas a las que me aproximo en mi trabajo son víctimas de la muerte injusta y 

temprana, como decía Bartolomé de Las Casas sólo por el hecho de “ser otro”. 

(Krotz, 1999, p. 51). “Güajiro”, como lo llamaban, trabajó con nosotros. Me parecía 

el más bello de todos los alumnos que pasaban por el taller. Daba la impresión de 

siempre andar fumado. Almendrados sus ojos y su piel. Descendiente wayúu de 

tercera generación. Era un muchacho tranquilo; tuvo mala suerte. Su muerte dio 

mucho pesar a todos. Tenía apenas como 18 años. Hacía pocos días habían 

soltado a un malandro de la infame cárcel de Tocuyito, quien llegó al barrio para 

jalarse unas quince cajas de “curda” (cerveza). Unos primos lo acompañaron y con 

“perico” (cocaína) aguantaron la jalada. Cuando pasó el Güajiro quisieron quitarle 

los zapatos. Estaba solo, se dio la media vuelta e intentó retirarse, pero “le 

pegaron un plomo” por la espalda. Esto desató una cadena de actos violentos. Los 

amigos de él quisieron vengarlo. Por mi parte los apoyaba, de palabra y 

sentimiento, debían hacer justicia por mano propia. Nada humano me es ajeno, 

me diría Nietzsche. Por fin, mataron a tres, a uno de los primos, otro amigo y a la 

tía. Les quemaron la casa. Una acción de ley wayúu, pensé. Pero el que lo mató 

se escapó. Estábamos bajo amenaza; el que saliera de Valle Verde era hombre 

muerto. Y mujer muerta también, porque estaba la tía que cobrar. Yo me sentía 

vulnerable, porque estaba dispuesta a defender la causa, era parte de ellos. Hasta 

los aupaba a adelantarse y matarlos primero. Los del otro bando eran de Puerto 

Cabello que, según las malas leguas, son muy temibles. El barrio, las adyacencias 

y hasta la ciudad completa se transformaron en una zona de guerra. El taller era el 

fuerte. Cada vez que pasaba un carro desconocido todo el mundo corría detrás del 

muro para atrincherarse. Aparecieron las armas de nuevo y con más potencia.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

166 

Una tarde salieron dos chicos en moto. Se pararon a comprar algo en la licorería 

situada justo frente al Cachicamo, en donde lo estábamos construyendo. No 

tenían nada que ver en el Guajiro, pero eran del barrio. Los mataron a tiros. En 

ese momento dijeron abiertamente que venían por una mujer. Y allí estábamos, 

trece mujeres de Valle Verde expuestas en plena avenida, frente a donde se 

habían cobrado las otras dos vidas. Que angustia.  

Deja la violencia 

“Deja la violencia” era el dicho favorito de “El Capi” como le decíamos al 

funcionario de Pequiven que fungía de puente entre nosotros y la Gerencia de 

Desarrollo Social, y entre nosotros y el barrio, en los inicios del proyecto; pero a 

quien nosotros terminamos salvando el pellejo, porque en el barrio lo querían 

linchar. Constantemente repetía la frase “deja la violencia” cuando le exigíamos 

algo, “deja la violencia” si le apurábamos con alguna solicitud, “deja la violencia” si 

presionábamos por alguna razón. No me imaginé nunca que ese lema sería parte 

de los aprendizajes de vivir allí. Quisiera encontrar una vía para solucionar 

pacíficamente los conflictos, para que los chamos de los barrios -y el resto del 

país, incluyéndome- dejaran la violencia. 

Quizás mis relatos decepcionen a quien lea esto porque no hay cuentos cruentos 

que contar. Esto por varias razones. Primero, había atendido a la reflexión que 

hacen algunos antropólogos de la violencia (Bourgois, Ferrándiz) sobre la forma 

narrativa de éstas, que habla sobre el peligro de hacer “pornografía de la 

violencia” regodeándose sobre el sufrimiento de los demás o cayendo en 

sensacionalismos propios de la prensa amarillista. Segundo, que no intento hacer 

una apología del malandro a través de cuentos de asesinatos, robos o violaciones, 

porque la crónica roja no es, precisamente, mi especialidad (Pedrazzini y 

Sánchez, 1994, p. 17). Tercero, el repertorio sería escaso, ya que mientras 

estuvimos allí realmente no sucedieron este tipo de hechos. Además que para 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

167 

 

enterarme de las historias en las que sí eran protagonista tenía la cultura y la 

naturaleza en contra. El hecho de haber entrado como instructora (profe) -lo que 

me situaba en una posición moralmente respetable, de autoridad digamos- los 

retraía de jactarse delante de mí persona de sus fechorías o malandrería. Sumado 

a esto, la condición de ser mujer me segregaba genéricamente de los grupos de 

varones, quienes son los protagonistas más estrépitos de esas andanzas, por lo 

que quedaba por fuera del compartir jactancioso de sus sergas. Jamás se 

pondrían a echarme a mí los cuentos de sus robos asaltos, atracos, ni nada por el 

estilo. En cambio, a Alexis sí. Por supuesto, eso les daba camaradería y 

conseguían o pensaban conseguir ser “respetados” y “prestigiosos” delante de él.  

 

Delinquir les permite ejercer cierto poder, suele ser una forma para que los 

adolescentes se impongan y experimenten satisfacción. Ser un delincuente puede 

resultar una construcción de masculinidad gratificante (Bourgois, 2010). En 

presencia de Lutz también comentaban sus fechorías, pero con menor detalle. 

Hasta le pedían que les hiciera algún plan, “les montara una movida”. Según ellos, 

el “pastor alemán” como lo llamaban cuando “le tenían piedra”, cuando estaban 

molestos, “tenía cabeza”, es decir era inteligente. “¡Qué pasó alemán, invéntanos 

una!” le decían. Alexis era su confidente. Hasta le solicitaban que les arreglara el 

gatillo de las armas y les hiciera mantenimiento de vez en cuando. Un arma en 

mal estado es un peligro, les aconsejaba Lutz. Les confiaban sus caletas, lugares 

donde escondían los botines o la droga. Nunca fue de mi interés forzar a Alexis a 

un interrogatorio para que me contara, me parecía que era poco ético. 

Seguramente él me hubiera mareado a la gocha para salirse del apuro y no 

contarme nada tampoco. De vez en cuando algo pescaba por ahí, o a ellos se les 

salía algún comentario entre tragos. 

 

La violencia es una respuesta a la falta de sentido, a un futuro cerrado, decía 

Norbert Elías. La decepción, la desilusión, la falta de sentido común, la carencia 

de futuro son elementos que se observan en estas poblaciones y que los hacen 

incapaces de construir una vida con un sentido positivo, de tener horizontes, 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

168 

 

utopías que los impulsen a alcanzar sueños, si es que los tienen. Y si los tienen 

tenderán a realizarlos mediante la violencia -o la ilegalidad- ya que es imposible 

realizarlo con medios pacíficos -o legales- (Elias, p. 150). También los hace 

insensible ante los problemas de los demás.  “La incapacidad de ver el otro lado 

es una característica de los terroristas”, decía Norbert Elías (p. 150). Yo diría que 

de los aterrorizados también. Esta gente me parece, algunas veces, que anda 

aterrorizada. Aterrorizada de tanta soledad, abandono y apatía que ahoga sus 

vidas. “¿No se podría hacer más para procurar que se amplíen las posibilidades 

de una vida que tenga algún sentido para los jóvenes, para las personas de la 

generación más joven?” (Elias, p. 151). Ciertamente la respuesta ante tanta 

decepción es normalmente violenta. Pero ella no es solamente violenta: ella es 

también adecuada, trampeada, veloz, rebelde, urgente, urbana, pertinente, a 

veces cósmica, lúdica, comunitaria, tónica, inventiva, amistosa, fraterna 

(Pedrazzini y Sánchez, 1994, p 21). 

 

La violencia es un recurso que se administra entre los individuos y la comunidad, 

transformándose en un capital social útil cuando se maneja bajo una lógica 

económica (Bourgois, 2012). El intercambio de violencia como otros intercambios 

se convierte en una obligación. Si no se participa, se exponen al ostracismo. Por 

eso los jóvenes quedan atrapados en la lógica de la violencia, por defender a sus 

familiares, amigos, o lo que es más importante, su honor. Entienden su 

participación como una reivindicación del respeto y la dignidad. Y si es por un 

arrebato de ira, se vanaglorian o se justifican. Aunque la capacidad para ejercer la 

violencia con eficacia es lo que sustenta el verdadero respeto. Recuerdo la burla y 

el chalequeo que se produjo en el barrio cuando uno de los chamos por estar 

jugando con un arma se metió un tiro en el pie sin querer. Estuvo caminado con su 

muleta por ahí un rato, enyesado. Hasta le firmamos el yeso, y los chicos que 

estaban en la clase de Roland, ya avezados en el dibujo, le hicieron unos cuantos. 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

169 

 

Condenar la violencia es muy fácil, pero la realidad muestra otra cosa. Cuando se 

está tan cercano a la realidad de un barrio, se termina participando de la violencia 

ya sea pasivamente, como cuando hay que morir callado para no “sapear”, es 

decir no denunciar, porque luego puede ser perjudicial. Pero este silencio, que 

termina por parecer complicidad, también puede ser motivado por la falta de 

confianza en las instituciones policiales. “La policía en los barrios es fuente y 

origen del delito” (Moreno, 2009, p. 670). 

 

Vistas superficial y aisladamente las conductas de los delincuentes violentos 

populares parecen estar cargadas de irracionalidad extrema. Pero si se les ve 

desde adentro de ellas mismas, penetrando su modo de producir su vida, se halla 

que ésta tiene un principio de organización, una unidad de sentido, que a través 

de sus experiencias y acciones, conducen a una lógica que no es accidental. La 

violencia se presenta como estructura que forma totalmente sus vidas; es una 

forma-de-vida. (Moreno, 2009, p 825). Cabe preguntarse: ¿el estudio de la 

violencia tiene que ver con la pobreza y la supervivencia en contextos marginales? 

Me parece que tiene que ver con emocionalidad sobre todo, con ira, con 

frustración, con resentimiento y con una pila de emociones que no se están 

poniendo sobre el tapete, a manera de abordarlos para su comprensión, 

compensación y cotejo.    
 

Desde pequeña he estado sometida a pequeñas y soterradas violencias. O será 

que soy muy sensible y así las interpreto.  Nací en el país de las misses (y 

también de las mistress si recordamos a Blanca Ibáñez y Cecilia Matos) donde el 

estereotipo de 90/60/90 -que ya ha cambiado según el cirujano que opere- y de 

gente que tiene en la cabeza que la belleza sale de un solo molde -el que por 

cierto es importado- y es únicamente externa, me ha hecho acomplejarme y tener 

una baja percepción de mí misma, que debo contrarrestar conscientemente 

muchas veces. Desde mi hogar hasta la escuela, en la calle, en los grupos de 

amistades, recuerdos de gente diciéndome de varias maneras explícitas o 

implícitas que era fea o desgraciada físicamente. Tuve una adolescencia un poco 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

170 

 

marcada por hacer pantomimas para ser tomada en cuenta, algo así como bailar 

como mono para que me rieran las gracias. Tenía que ganarme el respeto siendo 

inteligente, lo que algunas veces me activaba mecanismos de rebeldía 

paralizantes. O debía ser la más simpática y chistosa, así como la más servicial. 

Eso me dejaba algunas veces agotada. Así que sé por experiencia propia lo que 

es la necesidad de reconocimiento, la búsqueda de la aprobación y del respeto 

sobre una base ajena a lo que realmente uno es o quiere ser realmente. Me 

parece que este tipo de situaciones retrasa el descubrimiento del propio ser de 

cada quien, impidiendo muchas veces que se forme una identidad que 

verdaderamente satisfaga. En varios períodos de mi vida he sido marginada, 

vejada y humillada por diferentes causas. Todas ellas, si las reviso, 

completamente prejuiciadas y sin fundamento. Totalmente carentes de sentido y 
de amor.   

 

Dicen algunos científicos, que la violencia hace que los terminales nerviosos se 

atrofien, que cuando no se confronta y resuelven los conflictos en las relaciones 

padre-hijo, este último tiende a destruirse a sí mismo y que el sistema de justicia 

obedece a la violencia que se quiere aplicar al cuerpo del otro a través del crimen, 

en tanto que el sistema de salud refleja la violencia contra el propio cuerpo lo que 

normalmente se hace mediante la droga. Pienso en el barrio donde la droga, el 

crimen, los conflictos irresolutos de la infancia, los atrofiados nervios se conjugan 

para socializar individuos. El que siembra viento, tempestad recoge. Cría cuervos 

y te sacaran los ojos. No encuentro el dicho popular alegórico a esta situación. 

Pero es como querer cosechar un rubro, cuando lo que se ha sembrado es otra 
semilla de otro. 

 

El problema de la violencia en Venezuela, así como en los demás países de la 

región hay que dejar de verlo desde carencia económica para pasar a 

comprenderlo desde la carencia emocional. No es la pobreza de recursos 

materiales, la causa y abono del problema, es la pobreza a nivel de recursos 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

171 

 

afectivos y emocionales para manejar cualquier situación que se presenta en el 

escenario que los rodea, el cual está marcado por el abandono, la precariedad y la 

injusticia. Se requiere de una “creatividad de urgencia en medio del desamparo: el 

respeto como principio ordenador de las relaciones comunitarias”. Creatividad 

como la que surgió en Catuche, Distrito Capital, donde  un grupo de madres de la 

comunidad, apoyados por el centro Gumilla, el padre Virtuoso, la Universidad 

Católica, y una figura jurídica llamada el Consorcio, comenzaron a fomentar 

acuerdos de paz, sobre la base de necesarios pactos mínimos de convivencia que 

estimulan e incrementan el respeto comunitario para poder transformar las 

relaciones de franca hostilidad entre jóvenes desprovistos de redes familiares, 

quienes son los que violan los pactos mínimos. (Zubillaga y Briceño-León). 

 

 
Llover sobre mojado 

Lo que he llamado escoria social, “antes eran parte del cuerpo enfermo, pero le 

pertenecía a lo sociedad, como los locos, los retrasados, los leprosos, etc.”. 

(Moreno, 2009, p 861). Para ellos había mecanismos de control de aislamiento de 

reclusión e incluso de reintegración. En cambio ahora, no hay dispositivos para 

ejercer presión o algún tipo de control. Se trata de una autonomía de todo rastro 

de valores, de todos los significados. Hay un total desarraigo. La moral no se 

sostiene sobre nada, no hay familia, ni madre, ni amistad, ni tierra, ni naturaleza, ni 

dignidad, ni humanidad (Moreno, 2009, p 862). Sólo se sostiene sobre la misma 

violencia. La afectividad de estas personas ha sido impregnada con violencia, 

sobre todo en la forma de abandono. Ya lo han dicho: rechazo, descuido, 

indiferencia. Esto puede llevar a los sujetos a reprimir los movimientos afectivos 

hasta el punto de no sentir. 

 

 

 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

172 

 

Cachicamo busca su cueva 

El empuje promocional que nos podría haber dado la escultura de “El Cachicamo” 

lo perdimos, porque no pudimos movernos por los medios de comunicación con la 

intensidad que nos hubiera gustado. No era conveniente exponer a nuestra gente 

en una situación de “culebra”, como la que atravesábamos por lo de la muerte de 

Guajiro, nuestro alumno. Aun así, los periódicos locales sacaron varios artículos 

sobre la obra. Lo que si no salió en la prensa fue que habían conseguido el arma 9 

mm., que participó en la liquidación del Guajiro. Lamentamos que no pudiera salir 

en la foto del diario “La Costa” como autor del Cachicamo, con los demás 

participantes. La obra acogió gran popularidad, fue muy comentado en el pueblo. 

Hasta para un topónimo la agarraron. La parada de bus de la esquina comenzó a 

llamarse “El Cachicamo”.  Al principio, los domingos se iba la gente a hacer parilla 

en el sitio.  Las chicas en vez de pedir que las llevaran a un hotel pedían “estrenar” 

el Cachicamo. Hasta fue covacha para indigentes. La popularidad del lugar dio pie 

para muchas cosas, oportunistas de cualquier tipo, desde alcaldes hasta gente 

común que, con el inigualable humor de los costeños, no dejan pasar una sin 

echar broma, sin “chalequear”. Surgieron muchos proverbios populares 

venezolanos relacionados con el animal.  Dichos todos que sirven de emblema 
para alguna vivencia de las que experimentamos.  

 

Cachicamo diciéndole a morrocoy conchúo 

El Cachicamo sirvió de hogar para un indigente, quien por mucho tiempo lo tomó 

como su cueva. También, el lugar se prestó para muchos a quienes les excitaba 

tener relaciones sexuales debajo de la escultura o en sus alrededores. Otra 

“cuevas” confortables ofrecidas por las chicas que accedían a la aventura. Lo de la 

concha del morrocoy, lo aplicaría a los políticos de bando y bando en Venezuela, 

que no hacen campaña si no es basada en desprestigiar su oponente. O a 

personajes que ganan dinero a punta de corrupción pero, sin ensuciarse las 

manos de mugre o sangre y, que tiene el tupé de tildar de “malandros” a los del 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

173 

 

barrio. También se lo atribuiría a las personas que a diario se comen los 

semáforos, se colean, irrespetan al vecino con su estridente volumen, no pagan el 

servicio de cable, le pagan al compañero para que les haga los trabajos de la 

universidad, hacen negocios ilícitos con cosas ilícitas, hacen negocios por debajo 

de la mesa, sobornan, chantajean, matraquean y mienten. A esos también los 

llamaría conchúos o malandros.  Claro que estas son “conchas” que por estar en 

otro nivel de percepción, son menos evidentes que la de los comunes reptiles. Las 

que se encuentran en altos niveles de lujosos edificios donde quedan sus oficinas 

o casas, o a nivel del mar, entre sus yates, o a niveles institucionales, investidos 

de autoridad y respaldados por un discurso vacío, son menos evidentes. Esos, se 

escapan de las ligeras etiquetas que se le asignan a los negritos, mal vestidos, 

pata en el suelo o tierrúos.  
 

Cachicamo trabaja pa ´lapa 

A lo largo del proyecto, o más bien cuando éste comenzó a dar resultados, 

Pequiven a través de sus empleados, se acuñaba los logros producto de nuestra 

voluntad y creatividad. Querían siempre grabar cuñas “encamisándonos” con 

franelas rojas para incluir nuestro empeño como logros de la Revolución. Una vez 

conseguido esto, abandonaron su sentido de “responsabilidad social” y no les 

interesó continuar financiando nuestro trabajo en el barrio.  Una pequeña muestra 

de cómo cachicamo trabaja pa' lapa.  

 

Un ejemplo más grande sobre este dicho popular, se daría varios años después, 

cuando asume la alcaldía alguien quien se atribuye la hechura de la obra: El 

Cachicamo, incluyendo “el ornato” –como lo llama– entre los cincuenta logros que 

supuestamente realizó. Aun cuando no había aparecido en el escenario político, 

cuando el Cachicamo fue construido, el nuevo alcalde no sólo se llevo la gloria 

sino la fortuna del mismo, ya que volvió a cobrarlo, con el descaro de quien no 

puede ser interpelado. Pequiven no ha podido desmentirlo porque “entre 

bomberos no se pisan la manguera”; al igual que la industria, el personaje es 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

174 

 

oficialista. De hecho “El capitán”, encargado del barrio por parte de la gerencia de 

Desarrollo Social de Pequiven, para el momento de nuestra estadía, fue 

degradado de rango dentro de la empresa por sus intentos fallidos de aclarar la 

situación. No sé si en el fondo “El Capi” quiso reivindicarse a sí mismo o a la gente 

de Valle Verde, lo cierto es que no se ha logrado que se reconozca la autoría de 

los chamos del barrio. De hecho a muchos de ellos, al reclamarla, han salido mal 

parados. Les ha dicho que ellos no tienen pruebas de esto y como unos don 

nadie, unos pobretones melindrosos, engendros malandrosos, nadie les cree.  

 

Hemos ido a Morón a exigir que les reconozcan su autoría a través de una placa al 

menos, la cual podría fijarse debajo de la escultura. Pero lo que hemos logrado 

hasta ahora, es que nos borraran del mapa, del mapa on line de las diversas 

páginas web que hablaban sobre la historia del Cachicamo de Morón y que nos 

reseñaban. Preferimos dejar el asunto que salir con las tablas en la cabeza o con 

unos tiros en cualquier parte del cuerpo. No quisimos terminar en Tocuyito o el 

CEPRA (Centro Penitenciario de la Región Andina), a donde recientemente 

trasladaron al último del barrio que inculparon con tenencia de drogas, porque ser 

displicente con el gobierno del mencionado alcalde. El quebrantamiento de 

voluntades, para destruir el tejido social, de un modo intencional y planificado, con 

el propósito de consolidar la dominación (Briceño -León, 2012, p 97). 

 

 

Inteligencia emocional 

Cuando pensé que había respondido todas las preguntas y que podía cerrar mis 

elucubraciones sobre el barrio, me encontré con el texto Cerebro interno y mundo 

emocional (1952) de Juan Rof Caraballo; el libro Seguridad en sí mismo (1980) de 

Peter Lauster y un artículo de Abigail Huerta Rosas sobre La construcción social 

de los sentimientos desde Pierre Bourdieu. Aun cuando había manejado el texto 

de André Le Breton Las pasiones ordinarias, Cultura y Verdad (1991) de Renato 

Rosaldo, extractos de El proceso de civilización (1987) de Norbert Elias, los 

artículos de Ferrándiz y Feixa sobre el sufrimiento social, no estuvo claro para mí 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

175 

 

hasta el momento de estos hallazgos que la piedra angular para comprender todo 

lo que había percibido en Valle Verde, y que no lograba puntualizar, está en la 

Antropología de las emociones, por lo que hablaré un poco al respecto, para por 

fin cerrar este chaparrón de ideas sobre la violencia en Venezuela. 

 

En el primer texto de Juan Rof Caraballo, aparece confirmado lo que me había 

asomado el doctor Félix Ángeles, sobre el desarrollo del lóbulo prefrontal y que 

había constatado en una ponencia de la doctora Jacqueline Clarac, quien discurrió 

sobre lo que del tema ha planteado Edgar Morín. Ambos profesores de la 

Universidad de los Andes, en Mérida. Uno psiquiatra, la otra antropóloga, 

defienden la tesis de la incidencia de los cortes cerebrales sobre la agresividad y 

la violencia. En el libro encontrado el autor los reúne, rescatando la importancia de 

la antropología médica en el abordaje de la emotividad, ya que como argumenta 

en su disertación: “el mundo emocional nos articula con los demás seres, 

continuándose en él lo que dentro de nosotros mismos nos organiza en un unidad 

como persona”, y es reflejado correlativamente por nuestros cuerpos, mediante las 

actitudes expresivas de cada uno (Rof, 1952, p. XII). 

 

J. Rof Caraballo, médico y ensayista español, quien estudió y publicó sobre las 

bases neurológicas de la personalidad, constituyó una teoría de la Patología 

psicosomática. Trató de demostrar mediante los avances en neurofisiología de la 

época, lo que concierne a las funciones de los sectores más arcaicos del cerebro, 

para prestar una base biológica al estudio de las emociones y su repercusión en la 

patología clínica. Además, expuso cómo el cuerpo responde simbólicamente a 

todo aquello que conmueve de una manera profunda al individuo.  “Por grandiosas 

que sean nuestras emociones, no serían posibles sin su fisiológico substrato, con 

el cual naturalmente, no se pretende explicarlas en su totalidad ni desentrañar su 

sentido”. (Rof, 1952). 

 

El autor trata la plasticidad del cerebro y su interacción con las emociones; cómo 

éste se moldea, en sus diferentes capas –cortes- según los estímulos externos a 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

176 

lo largo de nuestra vida, dando como resultado una u otra conducta. Es decir, 

como va desplegándose la formalización neurovegetativa, “la cual es el eslabón 

capitalísimo del mundo de las emociones y de los sentimientos” (Rof, 1952, p. 

240). Ya era sabido que el desarrollo del neocortex insidia sobre la inhibición o 

liberación de la agresividad. Pero leer que el “acuñamiento” materno y la 

modelación paternal es lo que organiza la estructura cortical del cerebro interno 

fue realmente contundente. Es decir que lo que se intuye luego de leer a Alejandro 

Moreno Olmedo secuencialmente en: Buscando padre, Y salimos a matar gente y 

el pequeño folleto editado por la Fundación Gumilla que habla sobre La familia 

popular venezolana, es lo más conclusivo a lo que se puede llegar para explicar el 

proceso de la decadencia de la Venezuela violenta.  

El desarrollo del cerebro va adquiriendo su progresiva corticalización mediante un 

proceso en el cual se inserta fundamentalmente la influencia materna y paterna, 

dejando grabado el tono vital agresivo que regulará la vida del individuo, tal y 

como un tatuaje (Rof, 1952, p. 241). La tónica emocional se inculca genéticamente 

y se transfiere de generación en generación, trasmitiendo un mensaje que guarda 

íntima relación con las normas y usos sociales de la conducta.  Además se 

imprime en las capas cerebrales, haciéndose inconsciente para el individuo y 

formando los patrones de su personalidad; infinidad de juicios afirmaciones, 

costumbres, que serán defendidos luego en su vida de adulto, son moldeados 

cuando niño, encarnizándose sin que éste lo sepa, en su tonalidad afectiva. (Rof, 

1952, p. 242).  

No queda más que pensar en la obra de André Leroi-Gourhan, El gesto y la 

palabra, donde el autor explica cómo la mutación de la mano, la capacidad para 

transformar la materia y hacerse de ella tecnológicamente, inciden en el desarrollo 

del lóbulo prefrontal del cerebro homínido para dar paso hacia el surgimiento del 

lenguaje y la evolución del homo sapiens sapiens. Homo sapiens que puede 

mantener su sapiencia o degenerar al hommo sapiens demens, como lo resalta 

Edgar Morín, mediante su cultura, la crianza, la paternidad. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

177 

El superego inculcado subconscientemente durante la infancia, se educa más que 

con el gesto, con el ambiente -cordial u hostil- que se forma entre ambos 

progenitores, los cuales a su vez justifican sus impulsos subconscientes. Por lo 

que no  es de extrañarse que en algún momento se reconozca la trascendencia 

que tiene para la clínica médica, para las teorías psicoanalíticas y los problemas 

centrales de la antropología, las reacciones de excitación de la amígdala del 

hipocampo, las cuales puede provocar la sinergia de la cólera, así como la 

disposición para la convivencia.  

El cuerpo amigdalino, complejo amigdalino o amígdala cerebral es un conjunto de 

núcleos de neuronas localizadas en la profundidad de los lóbulos temporales de 

los vertebrados complejos, incluidos los humanos. Mediante ejemplos donde 

accidentalmente se le afecta la amígdala a personas y experimentos varios de 

extirpación de la misma en animales, se ha demostrado el papel principal del 

cerebro en el procesamiento y almacenamiento de reacciones emocionales, entre 

los que se incluyen la desaparición de las fibras inhibidoras de la rabia, como 

también la producción de la sensación de miedo, observables en las personas de 

Valle Verde, quienes la cólera no les da chance de vivir el amor en sus tiempos y 

el único miedo que sienten es el de la libertad de accionar su poder tan disminuido 

pero existe aun, para zafarse de esas condiciones tan aprisionantes, por lo que se 

apoltronan en las cárceles mentales y materialmente edificadas, aunque en ruinas. 

Rof Carballo, también trata el problema social de lo que él llama “la personalidad 

inmadura” (categoría en la que inscribiría a las personas marginadas, en riesgo 

social o lo que he decidido llamar escoria social) y su gran papel, tanto biológico 

como cultural. (Rof, 1952, p 361), aseverando que el tono emocional de un 

hombre plenamente maduro, se muestra en el desarrollo de la propia autonomía, 

en la supremacía del superego en el desarrollo de una conciencia moral 

responsable y libre, y en la capacidad de amar a otras personas por ellas mismas 

y no por autosatisfacción egolátrica. (Rof 1952, 362). Cuando un hombre no está 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://es.wikipedia.org/wiki/Neurona
http://es.wikipedia.org/wiki/L�bulo_temporal
http://es.wikipedia.org/wiki/Homo_sapiens


 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

178 

 

maduro -emocionalmente hablando-, presenta problemas con el superego, la 

dependencia afectiva o el narcisismo. (Rof, 1952, p 362).  

 

Lo anterior parece decir que el superego de los “malandros” se hincha al 

convertirse en los protagonistas de temerarias aventuras: su escasa autonomía      

-no tanto económica, como afectiva-, manifestada en la relación de dependencia 

con la madre; su incapacidad de sentir conmiseración por otros -más que por sus 

convives- y el narcisismo por sus armas, calza con lo que se ha llamado 

personalidad “inmadura”.  “De todo lo cual podemos sacar que la principal misión 

del hombre no sólo es la de evitar que haya muchos neuróticos o enfermos 

orgánicos haciendo que se adapten a una sociedad disparatada, sino de ver qué 

forma de sociedad pone menos obstáculos en este camino del hombre hacia la 

plenitud (Rof, 1952, p. 363). 

 

Peter Lauster, por su parte, explica cómo las experiencias de frustración cotidiana 

son tan grandes que casi resulta imposible el desarrollo de una seguridad en sí 

mismo, libre de angustia y agresividad (Lauster, p. 48); cómo los sentimientos de 

inferioridad crónicos, así como las huellas del pasado, siguen influyendo en el 

presente con una fuerza y una potencia tal que difícilmente pueden moderarse o 

disminuirse por sí mismos, por lo que el impulso normal de predominio o 

superioridad puede entonces degenerar en un afán de grandeza y ansía de 

poderío (Lauster, 1980, p. 50). Por ende, la agresión se presenta como una 

manera de reaccionar ante tanta frustración y decepción recibidas, haciendo 

consciente o inconscientemente, que también otros vivan decepciones. (Lauster, 

1980, p. 50).  

 

Se ha comprobado que si una persona sufre, con frecuencia heridas en su propia 

valía, puede llegar al crimen. Y es allí, cuando el asesinato se presenta como la 

máxima herida que puede causarse al prójimo, la cual produce alivio durante algún 

tiempo (Lauster, p. 47). Esa frase “nadie se muere de amor” queda para mí 

invalidada; no sólo morimos, sino matamos por él, o por su ausencia, que es lo 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

179 

mismo. “Los hombres no pueden mantener la confianza en sí mismos sin el amor 

porque no ven las posibilidades de realizarse (Lauster, p 40). Y es allí cuando la 

creatividad se presenta como una de las posibilidades importantes para desarrollar 

la autoconsciencia, porque ayuda a la reafirmación del amor propio, de la 

autoestima, del valor a sí mismo (Lauster, p 37-38). 

Las emociones y los sentimientos han sido prácticamente ignorados como parte 

determinante del actuar humano en el análisis sociológico. Sin embargo, en ese 

campo hay mucho que decir al respecto. El ser humano no produce por si sólo 

sentimientos específicos, éstos hablan de su relación con el entorno en general. 

“Si los sentimientos fuesen únicamente estados internos o innatos, hablaríamos de 

que a todas las sociedades y personas les afecta por igual un determinado hecho 

y no es así. El abandono, la muerte, el nacimiento, la relación con los padres, el 

rompimiento con la pareja, entre muchos otros, no son vividos de la misma forma 

en las distintas sociedades”. Y en este sentido Abigaíl Huerta Rosas (2008), en su 

artículo sobre La Construcción Social de los sentimientos según Pierre Bourdieu, 

trata la dialéctica entre lo personal e íntimo –los habitus del individuo–, con lo 

macro social, propiciando que se analicen los sentimientos que emergen de las 

relaciones sociales, en las que el individuo se encuentra implicado.  

Cuando Pierre Bourdieu habla del proceso de interiorización que constituye de 

forma inconsciente los principios incorporados en los individuos, está hablando de 

habitus. El habitus es el resultado de la articulación entre lo individual y lo social. 

Algo así como una forma de actuar, pensar y sentir articulada por lo individual y lo 

social, por las estructuras internas de la subjetividad y por las estructuras sociales 

externas constituyendo dos estados de la misma realidad. Dice Bourdieu: “el 

habitus es una subjetividad socializada” producto de la interiorización de una 

multiplicidad de estructuras externas que a pesar de operar racional y 

prácticamente es inconsciente (Huerta, 2008, p. 3). De allí se desprende la 

confirmación de que actuamos, pensamos y sentimos, a partir de una serie de 

aprendizajes que a nivel subjetivo logran integrarse y determinar nuestra forma de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

180 

ver el entorno, de moverse en él, de vivir; pues, como dice Bourdieu, los sujetos 

socializamos con base en acciones pedagógicas de la vida cotidiana y elegimos  

–o creemos elegir – la educación intelectual, moral y sentimental.  

De esta manera, producimos a la sociedad y ésta nos produce a nosotros, aun sin 

saberlo. La escuela y la familia son espacios generadores de sentimientos. Por lo 

tanto las estructuras de ambas son un sustituto de la coacción física; imponen un 

modelo social y cultural y además hacen sentir superiores e inferiores a los 

individuos de una manera subrepticia. Es decir, son acciones de poder y violencia 

simbólicas, que no se evidencias fácilmente. Bourdieu hace entender que, cuando 

la sociedad reproduce a grupos o clases que si poseen el capital necesario para 

ser tomados en cuenta -excluyendo a los que no- no sólo reproduce la 

arbitrariedad cultural y social, también hace sentir a los individuos capaces y 

valiosos o fracasados e inferiores. Las consecuencias de ello propician fenómenos 

lamentables, como el crimen y la delincuencia.    

Así, vamos por la vida con expectativas y deseos, mismos que al ser frustrados o 

desviados en su trayectoria, lo que Bourdieu llama histéresis, generan un choque 

con aquella educación que nos formó intelectual, moral y sentimentalmente 

(Huerta, 2008, 2010). ¿Quién dice a los jóvenes que son valiosos o 

insignificantes? La respuesta a esto es realmente deprimente, si se piensa que la 

familia se muestra como el principal negador de un sano reconocimiento y la 

principal fuente inhibidora de un desarrollo creativo. La familia aparece en la base 

de la violencia simbólica y las instituciones sociales como sus reproductoras.  

La liberación de las víctimas de la violencia simbólica no puede lograrse por 

decreto. Según Bourdieu, es ilusorio creer que la violencia simbólica puede 

vencerse exclusivamente por la conciencia y la voluntad (Huerta, 2008, p. 9). Esto 

no significa que el habitus sea destino como bien lo aclara Bourdieu. Se debe 

apostar por vivir nuevas experiencias, renovar las formas de sentir y convivir, así 

como los cuestionamientos a la sociedad, a los esquemas familiares, a lo que 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

181 

 

piensan las instituciones. Hay que indagar más allá de lo evidente en las 

estructuras sociales para encontrar las razones y motivos de sus prácticas, de sus 

trayectorias modales. En esto puede contribuir la antropología reflexiva. 

    
 

Hagamos las Paces 

Se hace necesario procurar una oferta formativa al joven en situación de riesgo 

para que experimente un proceso verdadero de búsqueda de respeto y encuentre 

un sentido creativo dentro de su vida individual y social, subsanando en lo posible 

su cerebro interno y mundo emocional. Una mecanismo para que se integre 

plenamente a la vida y la comunidad. El objetivo estaría en lograr que el joven 

vulnerable sea consciente de su rol como sujeto social y de su potencial 

transformador y sea capaz de neutralizar los estímulos frustradores y superar el 

condicionamiento pesimista y negativo se le haya arraigado. Para ello se ha 

ideado una propuesta que se concreta en un Programa Alternativo de 

Capacitación y Educación Superior, PACES, que consiste es una (o unas) 

escuela-taller en donde se trate integralmente la parte ocupacional, cognitiva y 

emocional-conductual de los individuos marginados y segregados, dentro un 

proceso de socialización sano. Tal y como Beuys planteaba “tienen que surgir 

centros en los que la creatividad sea entendida como ciencia de la libertad” (Beuys 

en Wiegand, 1986, p. 44). 

 

La experiencia en Valle Verde, aunque incluía -en la medida de nuestras 

posibilidades- otros campos más allá de lo ocupacional, no estuvimos preparados 

ni avocados al tratamiento emocional-conductual que debe acompañar este tipo 

de población. Y aunque siempre intentamos dar contenidos cognitivos y de alguna 

manera accedimos a la emocionalidad de las personas con las que interactuamos, 

no asumimos conscientemente esto como objetivo. El integrar y resaltar estos 

aspectos esenciales, como lo son lo cognitivo y lo emocional-conductual, ha sido 

parte del subsecuente trabajo llevado a cabo en el grupo VALEC, Grupo de 

Investigación sobre las Expresiones y Representaciones de la Violencia en 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

182 

América Latina y El Caribe (http://grupovalec.wordpress.com/), donde el equipo 

multidisciplinario ha puesto en el tapete esta necesidad. Sin embargo, la del grupo 

lleva otro nombre que es Escuela Vivencial para la Paz y la Vida, y está siendo 

trabajada conjuntamente con otro planteamiento que es el Centro de Etnografía 

Comprometida (CEC). 

Algunos lemas para atraer a los muchachos a este espacio serían: Deja los pases 

y hagamos las paces. Hagamos las paces, métete en Paces. Deja la calle, vente 

pa‟ Paces. También se han pensado otras propuestas, entre las que se 

encuentran una muy concreta para la Universidad de los Andes, relacionada al 

espacio abandonado donde estaba la planta de tratamiento del Jardín Botánico. 

Este lugar, el cual se le ha cedido parcialmente a Podolski como taller, podría ser 

complementado con aulas dispuestas para llevar a cabo diferentes actividades 

artísticas, artesanales y de capacitación en diferentes áreas y oficios. Este 

proyecto podría incluir a los jóvenes que están haciendo servicio social, para que 

puedan compartir lo aprendido en su formación universitaria con jóvenes 

desescolarizados y segregados, mientras entran en contacto con otras realidades, 

lo que puede generar una sensibilización positiva. Planta de Tratamiento Social, 

podría llamarse. O también, Granjas-Escuelas de Cultivo Social, si lo que se 

quiere trabajar va dirigido hacia la promoción del cultivo de vegetales, plantas 

medicinales y ornamentales, de una manera agroecológica. Ambas propuestas 

pueden ser trasladadas hacia otros espacios. 

Estos programas deberían incluir enfoques lúdicos, modelos alternativos y 

herramientas emocionales creativas para aprehender las situaciones concretas de 

la realidad social y a partir de allí buscar las posibles salidas y soluciones a los 

problemas existentes de la sociedad en que se vive; así como la creación de una  

estrategia de interrelación donde las personas sean parte activa del proceso de 

enseñanza-aprendizaje, para que logre comprender e internalizar su situación de 

vida y la historia a la cual pertenece, para abordar la raíz del comportamiento 

disociado, si lo hay, o su tendencia. Lo necesario para reconducir la conducta 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://grupovalec.wordpress.com/


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

183 

hacia nuevos objetivos que le proporciones un bienestar real y sustentable en el 

tiempo.  El objetivo principal sería despertarles a los jóvenes –y no tan jóvenes- 

que se encuentran en situación de riesgo su autonomía, en la medida en que se 

les hace consciente de su potencial creativo. Como este sector de la población ha 

sido víctima de una degradación en cuanto a la valoración del trabajo constante, 

laborioso y digno, se requiere organizar un conjunto de acciones 

multidisciplinarias, que acompañen y consoliden su formación e inclusión en 

tareas necesarias y provechosas para la sociedad.  Georges Devereux afirma en 

Normal y anormal (1970) que el etnólogo resulta verdaderamente útil para la 

psiquiatría en tanto siga siendo un etnólogo, es decir, un especialista de la cultura 

(citado en Segovia, 2008ª, p. 451). Con esto se quiere significar, que no es 

competencia exclusiva de un estudio de antropología social abordar los asuntos 

de la sociedad, ya sea la violencia en sus diversas manifestaciones, la pérdida de 

tradiciones culturales, la explotación infantil, la ablución africana, por mencionar 

algunos.  La interpretación etnológica puede y debe ser acompañado de otras 

disciplinas humanas. 

Se propone mediar entre la persona y su potencial creativo mediante la 

construcción de un espacio que funja de estación cultural, queriendo significar un 

lugar integral que preste servicios de taller y escuela, para la formación y 

realización de los participantes; incluyendo un abordaje psicosocial que les 

permita concientizar su historia de vida, expresar sus emociones, comprender sus 

sentimientos y recrearse en sus posibilidades. Es necesario tejer para ellos, 

inicialmente, una red de transformación que los ayude a ingresar en la dinámica 

económica, social y política, para erradicar, o al menos menguar, su vulnerabilidad 

social, sin que esto signifique alimentar cierta dependencia y paternalismo, que 

puede ser aun más perjudicial. Se pretende fomentar valores e identidad para que 

las personas involucradas se responsabilicen de su formación y desempeño, 

mediante el ejercicio de su potencial y la transformación y constante creación del 

mundo material, emocional y espiritual. Es pocas palabras, se quiere traer al plano 

material la perfección espiritual… ¡Alquimia! 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

184 

Tercera parte.  Desenlace 

“Se pretende estudiar la violencia no tanto como un acto sino como un 
continuo, no tanto como excepción sino como normalidad, no tanto como 

política sino como cotidianidad, no tanto como estructura sino como 
símbolo, no tanto como amenaza de guerra sino como negociación de paz”  

Walter Benjamín 

“Las ciencias humanas deben explorar la fuerza cultural de las emociones 
para delinear las pasiones que provocan ciertas formas de conducta” 

Renato Rosaldo 

“La fórmula de “cada hombre es un artista”, que ha suscitado mucha cólera 
y que todavía no se entiende, se refiere a la transformación del cuerpo 

social. Todo hombre puede, e incluso debe, tomar parte en esta 
transformación si se quiere lograr esta gran tarea. Pues si falta una sola voz 

para trabajar en esta plástica social que ha de ser expresada, si una sola voz 
falta, digo, si no participa, habrá que esperar mucho tiempo antes de llegar a 

la transformación, a la nueva construcción de las sociedades” 
Joseph Beuys 

 “La revolución destruye, la evolución construye. Candeal es la construcción 
del sentido, de la gentileza, de la bondad. No queremos paternalismo, 

queremos emergencia social. ¿Comida o aprender a plantar? Aprender y 
pasar los conocimientos para que todos los aprovechen. La humanidad 

necesita bailar junta, bailar para siempre”. 
Carlinhos Brown 

[...] aunque respecto a su cuerpo, el hombre haya sido creado enteramente, 
no fue así con respecto a su “arte”. Le fueron dadas todas las artes, pero no 
de una forma inmediatamente reconocible; debe descubrirlas por medio del 

aprendizaje [...]. La forma adecuada reside en el trabajo y en la acción, en 
hacer y producir [...] El corazón habla a través de las palabras sólo cuando 

ellas se confirman mediante acciones [...] Nadie ve lo que está escondido en 
él, sino solamente aquello que revela su trabajo. Por lo tanto, el hombre 

debería trabajar continuamente para descubrir lo que Dios le dio. 
 (Paracelso en Mészaros, 2008, p 62-63) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

185 

Cavilaciones finales 

Si lo que le interesa a la etnología es analizar el cómo los humanos construimos 

en nuestras semejanzas un mundo diferente, pues es posible que haya podido 

mostrar con estas descripciones e intervenciones en el barrio Valle Verde II, cómo 

se construye el modo de vida popular en Venezuela y por qué, en medio de una 

situación de beligerancia exacerbada, se presenta la violencia, mediante la 

delincuencia y la criminalidad, como un medio expresivo. De la misma manera, se 

ha tratado probar la efectividad del arte como elemento de inclusión social, pero 

no a partir de la visión del arte ofrecida desde la perspectiva de la estética 

occidental, la cual ofrece en su formalismo una noción de las bellas artes que es 

un tanto excluyente. Se maneja una visión del arte que piensa que cualquier 

actividad del hombre es arte, situándolo en el contexto de esas otras expresiones 

de la iniciativa humana, de las restantes formas de la actividad social, que también 

tienen significación cultural. 

El ejercicio de la identidad es una estrategia típica de las minorías, o mayorías -en 

este caso- quienes son excluidas, segregadas y marginadas por una hegemonía 

localizada que monopoliza los parámetros entre los cuales debe calzar una 

persona para poder ganarse el respeto de sus congéneres (Segato, 1998, p. 111). 

La lucha por el reconocimiento, The struggle for recongnition (Honneth, 1996) 

sienta las bases de la interacción entre los conflictos humanos y la posibilidad de 

mediar entre ellos, constituyendo la gramática moral de los conflictos sociales*. El 

sentido de reaccionar ante la capacidad concentrada de direccionamiento, 

inducción y regulación de las personas y bienes culturales de los que ostentan el 

poder, representa en la violencia, un intento de un grupo social por hacerse visible 

ante un mundo que trata de ignorarlos (Segato, 1998, p. 111). Bien lo dice Platón 

en La República: la violencia es útil cuando no funcionan las palabras (Platón, 

1992, p. 294). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

186 

De la misma manera en que la cultura es indispensable para producir al humano, 

lo cual no niega la existencia de sus bases genético-fisiológicas, la violencia es 

producida socioculturalmente. La rabia corporeizada en la delincuencia es un 

signo de que la violencia se presenta para los individuos como un capital, un 

recurso que se administra para la consecución de poder, esté bien o mal 

interpretado. Y así como Renato Rosaldo (1991) logró comprender a los Ilongotes 

de Filipinas y su mecanismo de drenar la ira a través del corte de cabezas, yo 

logré comprender las reacciones violentas de “los malandros” y su beligerancia 

exacerbada, como una manifestación de la afección de sus emociones, producto 

la construcción sociocultural que se teje a su alrededor la cual está impregnada de 

sufrimiento social. 

Norbert Elías dice en su teoría de control de las emociones, que el hombre 

autoregula sus impulsos con el fin de organizarse socialmente. Pero no todas las 

personas somos conscientes de lo que impulsa nuestro accionar. Generalmente, 

la afectividad nos mueve inconscientemente, quedando a expensas de actitudes y 

conductas -legendarias además- que no siempre podemos explicar. Lo que para 

muchos puede terminar conformando un proceder lógico, puede aparecer ante 

otros como un disparate irracional. Más aún, si se considerará que el orden social 

que rige tiene un lugar dispuesto para los malandros, pobres, criminales, 

anormales, “individuos a corregir”, o como se les quiera etiquetar al conjunto de 

escoria social, pues es justamente los recodos, barrios, eriales, intersticios donde 

les corresponde y están. De igual manera, la violencia, la criminalidad, la 

delincuencia y todos aquellos comportamientos que de estos fenómenos se 

desprenden, son justamente lo que se espera de ellos, asumidos obedientemente 

según los dictados de la estructura dominante.  Entonces, ¿por qué esperar otra 

cosa? 

Los estudios y reflexiones sobre la violencia han girado en torno a algunos 

aspectos cuantitativos y estadísticos del fenómeno. A las explicaciones de tipo 

psicológico, sociológico, criminalistico, antropológico y hasta multidisciplinario, sólo 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

187 

les falta sincerarse sobre los fundamentos de sus motivos y el alcance de sus 

logros.  ¿Quién se beneficia de los estudios de los barrios y de la violencia en 

ellos? ¿Quién convierte a los marginales en objeto de estudio? ¿Quién convierte a 

los “malandros” en peligrosos? ¿De dónde viene toda esta violencia de los 

sectores populares? ¿No será una forma de resistencia de alguna gente de los 

barrios; una forma de hacerse visibles, respetados, reconocidos? ¿Se quiere llegar 

realmente a la causa de este fenómeno para acabarlo o para conseguir nuevas 

mecanismos de perpetuarlo?  

Habrá que interpelar a las clases dominantes y al mismo Estado como 

responsable de esta violencia. Hay que enfocar nuestra atención en las nociones 

simplificadas de violencia que tenemos, no vaya a ser que estemos formando 

parte de su reproducción y justificación de la verdadera raíz, por lo que no la 

vemos. Puede ser que se origine en nosotros mismos. Hay que dejar de desviar el 

germen hacia los otros, en especial hacia esos otros pobres y carentes de “poder”, 

hay que traerla hacia nosotros y nuestras prácticas violentas en el trabajo, en la 

escuela, en la pareja, en la familia. Si de verdad interesa impedir que el crimen se 

repita habría que buscar su razón de ser. El por qué de “los desposeídos al 

acecho” (Taussig, 1995). 

Michael Taussig, un gigante de la antropología, quien con sus observaciones la ha 

hecho convulsionar, ha comparado el organismo social con un animal con el 

sistema nervioso afectado, al cual parece le cuesta mucho, si no le es imposible, 

remplazar su tejido, regenerar sus células.  Asimismo resaltado la importancia en 

hacer una “refuncionalización de la antropología” para desmontar las estrategias 

militares actuales de guerra de baja intensidad y al papel de la memoria en la 

constitución cultural de la autoridad del Estado moderno” (Taussig, 1995, p. 74). 

Aun cuando la cultura es una estructura favorable a toda mutación genética 

(Morín, 1973), es muy ardua la tarea de cuestionarnos para cambiar las 

estructuras del mundo que conocemos; mas se está imbuido en el sistema que 

inserta subrepticiamente sus mecanismos, como parte su estrategia política, por 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

188 

medio de rasgos biológicos fundamentales de la especie humana. Es decir, que el 

poder no se funda en si mismo sino que se funda en relaciones de producción, 

familiares, sexuales, sociales, como parte intrínseca de ellas, constituyendo lo que 

Michel Foucault llamó la biopolítica.  Debido a esto es fundamental el decantar la 

red de relaciones sociales. 

El análisis de los mecanismos de poder tiene el papel de mostrar cuáles son los 

efectos de las tácticas de poder que surgen mediante las luchas sociales. Hay que 

interpelar el poder que no obra por exclusión, sino más bien el que lo hace a 

través de inclusión rigurosa y analítica de los elementos. Ese poder que no actúa 

por la separación, sino por distribución diferencial, que actúa como una instancia 

de control, no del crimen ni de la enfermedad, sino de lo “anormal” (Foucault, 

2000). La normalización es un rasgo del control social, un dispositivo de 

seguridad, como son las instituciones judiciales, educativas y médicas, que 

mediante el discurso hacen funcionar al poder (Foucault, 2000, p. 28). Un poder 

que ve al criminal como aquel que damnifica, que perturba la sociedad; como un 

enemigo interno. Esta idea que aparece expresada con mucha claridad en 

Rousseau, afirma que el criminal es aquel individuo que ha roto el pacto social 

establecido. Sólo que ese pacto es discriminativo y no contempla a todos los 

individuos, sino a aquellos que cumplen son los parámetros “normales” (Foucault, 

1980 p. 93).  

El individuo anormal es peligroso, pero no es exactamente un enfermo ni 

propiamente un criminal (Foucault, 2000). Es un “individuo a corregir” por lo que 

hay que recluirlo en los recovecos del urbanismo y de la participación social, 

estereotipándolo, para sustituir la alternativa institucional de hospital o cárcel por 

un principio de homogeneidad que justifique un continuum protector a través de 

todo el cuerpo social, que responde al acecho de los individuos peligrosos o 

considerados como tal (Foucault, 2000, p 41). Sin embargo, es de esperar que la 

reacción social de estos grupos indiciados justifique los controles explícitos a 

través de los aparatos legales y médicos sustentados por los morales. “El 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

189 

individuo se parecía ya a su crimen antes de haberlo cometido” (Foucault, 2000, p. 

32). Son fuerzas estructurales las que evitan que se salgan del círculo de la 

violencia. La inadecuación de los programas del sector público para insertar la 

población segregada o su conveniente adecuación para mantenerlos al margen, 

enrumba a los jóvenes hacia la delincuencia como un destino natural. [Rodgers 

(2004); (Bourgois y Schonberg, (2009); Zubillaga, (2012); Antillano (2013)].  

La figura del individuo a corregir de Foucault, llamada en este texto jóvenes en 

riesgo y coloquialmente conocidos como malandros -ya sea que incurran o no en 

actividades delictivas-, aparece en ese sistema de apoyo –o abandono- que hay 

entre la familia y la escuela, el trabajo formal e informal, la calle, el barrio, la 

iglesia, la policía; en fin, las instituciones en general. La falla de todos –o algunos- 

de estos procedimientos de “domesticación”, socialización e inclusión, será lo que 

lo define (Foucault, 2000, p 49). Este término insidioso y oculto, cuidadosamente 

encubierto en nociones jurídicas, médicas y morales, da cuenta que el malandro 

(anormal, individuo a corregir) no es un enfermo mental ni un enfermo legal, es un 

enfermo social. La población en riesgo, debido a su estado anormal crónico, el 

cual está impregnado de precariedades y afecciones, es tratada como enferma o 

criminal. Aunque no lo es, conlleva un defecto moral que sin ser patológico ni 

legalmente infracción, puede devenir en tal. El comportamiento, la actitud, el 

carácter que es moralmente defectuoso se terminará ajustando a las exigencias 

de quienes los juzgan indiciadamente. “La vida criminal seduce por la trasgresión 

a las reglas y la violencia por el ejercicio del poder” (Rodgers p. 16). 

“La grasa del miedo”, una patología donde se come por vacio de cariño, por una 

gran necesidad de afecto que no encuentra satisfacción, demuestra que cuando el 

entendimiento quiere arrinconar algo, el cuerpo no se deja engañar y reacciona a 

veces con mucha fuerza. La violencia sufrida –en forma de desamparo, abandono, 

trasgresión- en la infancia y a lo largo de la vida por las personas de los barrios, 

marginales, anormales, corroe la contextura emocional de estos individuos 

carentes de afecto. ¿Cómo esperar que luego respeten la vida de los demás 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

190 

cuando ellos sienten que la de ellos ha sido continuamente irrespetada?  

“Respect is not a gift, you have to earn it” (el respeto no se regala, se gana), leí 

alguna vez, en alguna parte. 

Existe una tendencia a descuidar las relaciones de poder elementales; una 

tendencia que consiste en sólo ver el poder en la forma y los aparatos del Estado. 

No es ahí, ni allí como funciona, las relaciones de poder están tal vez entre lo más 

oculto del cuerpo social.  “El poder es lo que mejor se muestra y lo que mejor se 

esconde en Occidente” (Foucault, 1981, p.156-157). El poder también se muestra 

en su función estructuradora del espacio y el territorio como un medio para fijar los 

límites y fronteras o de determinar emplazamientos, permitiendo, garantizando, 

asegurando distintos tipos de circulación, tanto de la población como de los bienes 

materiales (Foucault, 2009, p. 45) delimitando estrictamente los espacios como en 

una especie de apartheid íntimo (Bourgois, 2010) que hace sentir outsiders, nulos, 

poca cosa, a los que son rechazados o no tomados en cuenta.  

Las condiciones precarias de los sectores populares y la cotidiana falta de acceso 

a estos servicios y su continua y solitaria lucha por resolver las vicisitudes de la 

vida diaria, les cierra realmente las posibilidades de desarrollarse o trasformar lo 

poco que les ofrece el entorno. El espacio interviene en la relación social en su 

extensión, como una vía de intercambio de información, es decir cumple un rol 

comunicador, pudiendo ser un obstáculo o un puente para la vida de relación 

(Claval, 1982, p. 19-25). La simetría o asimetría que predomine en el ejercicio y 

desarrollo del poder dentro de los diferentes espacios sociales da cuenta de la 

organización de los mismos. Si se restringe la libertad y atomiza la autonomía de 

las personas, esto denota dominación y forma parte del entramado de la violencia 

y de su naturalización, en Venezuela y el mundo.   

El desarrollo urbanístico de los barrios puede ser espontáneo en sus adentros 

pero parece estar contemplado, desde su nacimiento hasta su expansión, hacia un 

modelo de confinamiento amenazante, donde los sectores urbanos en desventaja, 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

191 

terminan siendo criminalizados por su situación de pobreza. Las formas de 

atribución de la culpa que influencian la administración de la justicia y que utiliza la 

anormalidad, criminalidad y delincuencia, como chivo expiatorio es lo que sustenta 

las relaciones sociales en Valle Verde, en los barrios venezolanos y quizás en el 

resto de países matizados como Tercer Mundo.  

Bernardo Kliksberg en su libro El Capital social, al que por alguna razón perdida 

dejé para el final, habla que los ataques (violencia) al cuerpo propio devienen en 

enfermedad. Lo que implicaría la medicina. En cambio los ataques (violencia) al 

cuerpo ajeno, devienen en delitos. Lo que implica, como sabemos, a las 

instituciones penales y judiciales. Pero, lo que me llama poderosamente la 

atención, es que el doctor en economía sugiere que los ataques al cuerpo ajeno -a 

los otros- provienen de problemas no resueltos con los progenitores.  Ya lo decía 

Alejandro Moreno Olmedo: la violencia delincuencial no es un conjunto inarmónico 

ni una sucesión inconexa de conductas y acciones, sino toda una forma-de-vida 

que se desarrolla y se despliega en el tiempo como historia, como la historia de 

vida de los delincuentes violentos (Moreno, 2011, p. 122). “Quedaría pendiente 

hacer una “arqueología” de la familia popular venezolana, buscar su génesis” 

(Moreno, 2012, p 4), para encontrar, asimismo, la génesis del crimen, del delito y 

de la violencia, que al parecer, está en la crianza. Así como las maras 

salvatruchas buscan familias disociadas para engrosar sus tropas, habría que 

estudiar las familias disociadas para entender, no justificar, a los individuos 

disociados.  

El concepto ampliado del arte, de Beuys, no es más que las acciones para la 

escultura social, la transformación y renovación de la sociedad que conocemos 

por un conjunto social promovido desde una estética, un nuevo orden mejorado, 

en el que cada hombre es un artista entendiéndose como la capaz imprimir su 

ética y espíritu en la plástica social. Es decir que el hombre se sepa responsable –

hábil para responder- ante sus acciones que sabe interactúan con las de los 

demás en la formación -evolución deterioro destrucción del conjunto social.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

192 

 

Beuys en, La revolución somos nosotros (La rivoluzione siamo noi), una de sus 

exposiciones, expresa su adhesión a la creatividad de cada individuo en cuanto a 

fuerza revolucionaria transformadora y que encierra toda su la concepción 

humanista, loa a todo hombre como su propio creador, como un hacedor y 

configurador de sí; tal y como consideró Pico de la Mirándola al hombre, “plastes 

et fictor”. Se comprende que Beuys considerase -incluso- a las actividades crítico-

sociales, ideológicas y políticas como una configuración del ser humano; y en este 

sentido, como “escultura social”. “Todo ser humano es un artista, con el ser sí 

mismo y con el insistir en el soberano que lleva en sí cada ser humano” (Beuys, 

1986, p. 58). Lo que quería decir es que cada hombre, en su puesto de trabajo, es 

una potencia transformadora. Y debe reconocer estas tareas, como 

planteamientos artísticos (Wiegand et al., 1986). Bajo el concepto de 

autodeterminación proveniente de las ideas de Beuys, resulta superfluo el 

concepto del artista como productor de objetos; pero aún más el de la política. El 

principio de la resurrección de la sociedad, transformar la vieja figura que muere o 

que queda rígida, en una figura viva, pulsante, impulsadora de la vida, del alma, 

del espíritu; ese el concepto ampliado del arte, el cual más que una teoría es una 

forma de proceder. El arte no significa sólo la destreza especial de una mano 

habilidosa, muy al contrario, el arte significa también que todo ser humano tiene en 

su propia mano la posibilidad de hacerse a sí mismo, hacer de sí lo que quiere ser, 

para integrarse al trabajo social.  

 

La idea de universalizar el trabajo y la educación como un todo indisociable es 

muy antigua. Ya observaba Paracelso, que aunque respecto a su cuerpo, el 

hombre había sido creado enteramente, no fue así con respecto a su “arte”, el cual 

debe descubrir por medio del aprendizaje. La forma adecuada reside en el trabajo 

y en la acción, en hacer y producir. El corazón habla a través de las palabras sólo 

cuando ellas se confirman mediante acciones. Nadie ve lo que está escondido en 

él, sino solamente aquello que revela su trabajo. Por lo tanto, el hombre debería 

trabajar continuamente para descubrir lo que Dios le dio (Mészaros, 2008, p. 62-

63). 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

193 

La educación y el trabajo son los campos de acción donde el individuo puede 

realizarse socialmente. Para que la educación contribuya a la emancipación del 

hombre a través del desarrollo continuo de su conciencia y no sencillamente a su 

sobreadaptación, es preciso que reencuentre los vínculos con el mundo del 

trabajo, allí donde la explotación y sus efectos pueden ser devastadores. Para 

esto hay que inventar recursos, buscar inspiración en los espacios de formación 

extraescolar y en la inquietud de los movimientos sociales. Las soluciones no 

pueden ser sólo formales, deben ser esenciales, ya lo decía José Martí (Mészáros, 

2008, p. 31). 

Así la experiencia en el barrio Valle Verde II, del Estado Carabobo, nos demuestra 

que, nos basta con la aplicación de programas y proyectos de desarrollo social, si 

éstos no son llevados a cabo por personas que estén dispuestas a penetrar en el 

alma de la comunidad. No es ocupar a estas comunidades en cualquier actividad 

lo que funciona, si no el hecho de brindarles la oportunidad de conocerse y 

reconocerse en sus potencialidades.  Es un problema de identidad más que de 

incapacidad.  El conflicto social desbordado, el cual tiene su última representación 

en la sociedad venezolana, en las manifestaciones de violencia delictiva y criminal 

por parte de los sectores populares marginales, puede ser pacificado y trasmutado 

a través de la estimulación del potencial creativo de los individuos y sus 

comunidades. Es decir que el arte –en su concepción ampliada- puede contribuir 

con la reducción de los repertorios de violencia. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

194 

De liberaciones 

Y así como Malinowski inauguró la confesión de emociones asociadas a la 

experiencia de campo -o deberíamos decir su esposa-, quisiera finalizar esta 

etnografía, la cual ha llegado a ser terapéutica, con algunas reflexiones de 

liberación. Se habla de la pertinencia de que el investigador se exponga –o no–  

en lo que escribe; algunos autores hacen referencia al “exorcismo” o “catarsis” 

para expresar lo que se propicia -o deja de propiciar- en el interior del antropólogo, 

investigador, escritor, estudioso al escribir(Flores, 2001, p 40). Sobre esto, no me 

queda nada más que agregar que las palabras de Renato Rosaldo: “Las 

etnografías que eliminan las emociones intensas, no sólo distorsionan sus 

descripciones, sino también descartan variables clave potenciales para sus 

explicaciones”."El uso de mi experiencia personal sirve como vehículo para hacer 

que la calidad e intensidad de la experiencia sean accesibles al lector aunque se 

corra el riesgo de perder el interés" (Rolsado, p. 23). Espero no haya sido el caso.  

James Clifford discute persuasivamente que la etnografía se ha convertido en el 

centro de “un fenómeno interdisciplinario emergente” de estudios culturales 

críticos y descriptivos, que incluye áreas de la etnografía histórica hasta la crítica 

cultural, y del estudio de la vida diaria, a la semiótica de lo fantástico” (Clifford en 

Rosaldo, 1991, p. 46). En este sentido, “los estudios culturales deberían ampliarse 

más allá de lo académico a áreas ilustradas por la sensibilidad etnográfica, como 

documentales y ensayos fotográficos, el nuevo periódico, docu-dramas de 

televisión y ciertas novelas históricas”; ya que “como una forma de entendimiento 

cultural mixto, la etnografía ahora juega un papel importante para un conjunto de 

académicos, artistas y gente de los medios de comunicación” (Rosaldo, 1991, p. 

46). 

Añado lo anterior es con miras a realizar y respaldar unas últimas acotaciones 

sobre el texto, ya que posiblemente he transgredido en él, las normas clásicas 

para la descripción social. Sin embargo, pienso que “no hay una sola receta para 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

195 

 

representar otras culturas” (Rosaldo, 1991, p. 64)…”innumerables modos de 

composición, claro, son posibles” (Rosaldo, 1991, p. 65).   

 

Estoy consciente de que la manera de citar y parafrasear se sale un poco de lo 

estipulado en la formalidad académica; pero lo que quise fue respetar el 

pensamiento y verbalización de los autores que había leído, oído y/o visto. Por lo 

tanto, para no hacer cacofonía, redundancia, mala interpretación o hasta 

abominación sobre lo que otros expresan, preferí tomar textualmente fragmentos 

de su pensamiento y, con ellos, construir párrafos como los anteriores. Por 

supuesto siempre respetando la referencia a quien pertenecía. Si hay exceso de 

citas o éstas no siguen la normativa APA rigurosamente, es por deferencia más 

que por indiferencia. 

 

Luego, para ese lector ideal que a la hora de escribir uno tiene en mente, esbocé 

algunas ideas con ganas de provocar curiosidad, discusión y quizás, hasta 

incomodidad. No he podido, ni querido, ampliar cada una de las ideas ajenas o 

propias que en el texto aparecieron por considerar que no formaban parte central 

de esta específica investigación, la cual por demás ha de cerrarse, como cualquier 

otra, al haber cumplido su cometido. Me siento orgullosa de mi trabajo aun cuando 

no haya podido complacer todas las solicitudes o cubrir la mayoría de 

expectativas. Estoy en paz conmigo misma y con la gente de Valle Verde. Espero 

sea así con los que les corresponde juzgar mi cualidad y calidad de hacer 

antropología. 

 

 

 

 

 

 
  

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

196 

Complementos 

Todo hombre quiere ser confirmado en su valor. Quien no es reconocido no 
vale ante sí. Siente que la vida no tiene sentido. Sólo recibe sentido a través 

del reconocimiento de los demás 
 (Lauster, 1980, p 18) 

El arte de la política es como el arte del tejedor, sólo puede desarrollarse a 
partir y con la ayuda de una serie de acciones adyuvantes o preparatorias. 

¿Cuál será la actividad política propiamente dicha, la esencia o, mejor, la 
acción del político? La de unir, como el tejedor une la cadena y la trama 

(Foucault, 2009, p. 174) 

La violencia es el resultado de la conjunción de una disminución drástica de 
los recursos de los pobladores y un abandono de los servicios del Estado, 
con la introyección de un imaginario que pone el valor de la persona en el 

consumo, que dibuja un paraíso inalcanzable y la competencia como el 
camino para llegar a él 

(Trigo, 2008). 

¿Qué es el malandro y por que el malandreo es una opción? La sociedad 
dice que los malandros son unos asesinos, que somos unos tierrúos, eso es 

lo que dicen, pero nunca dicen por qué es el motivo que uno se mete a esa 
vida, siempre andan criticando” 

(Olimpo MC, 2011, p. 78) 

 “… hasta que comprendamos que el arte es el camino que sigue el individuo 
para retornar a la colectividad”. 

(Ernst Fischer, p. 53) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

197 

 
 

VVV, Viva Valle Verde  

Escrito por Roland Ramírez 

 

Valle Verde no es un aglomerado de casas de bloques rojos interconectados por 

empinadas escaleras. Se trata más bien de un bello paisaje bucólico, con el 

privilegio de tener una laguna donde se pueden ver babas y chigüires. Las iguanas 

se veían fácilmente, por lo que sirvieron de inspiración para nuestro primer 

proyecto escultórico.  Se accede al lugar por una carretera que rodea la laguna. 

De un lado de la vía se extienden parcelas bien demarcadas, donde humildes 

casas unifamiliares conforman el barrio. No falta un proveedor de cervezas, de 

chucherías o de grandes botellas de cola en esta barriada. En estas mini fincas, 

además de los perros y las cotidianas aves de corral, podemos encontrar a un 

mono encadenado a un mango o a un morrocoy arrinconado en la esquina de un 

patio. También andaba un burro por ahí.  

 

Detrás de esta hilera de casas, paralela a la carretera, pasa una vía férrea por 

donde, a veces, transita uno de los trenes de Pequiven. Esta vía, oculta a la 

mirada, sirve para cónclaves secretos y, sospechamos que, también la utilizaban 

para movilizar los víveres que extraían de la cocina comunitaria. Para caminar 

eficientemente por esta vía hay dominar un trote de paso corto, técnica que 

consiste en colocar el pie exactamente sobre los durmientes mientras se corre. 

Era divertido ver a los lugareños como brincaban con destreza sobre esta vía.  

 

El taller principal fue construido combinando la chatarra de Pequiven con 

ferrocemento. Un furgón adaptado como depósito protegía las herramientas y 

mesas de metal se fabricaban según las necesidades. Al final ese bello espacio 

estuvo decorado con murales realizados por los estudiantes. Una de las casas 

vecinas se modificó para instalar la cocina y se fabricaron mesas en el patio para 

ampliar el comedor. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

198 

 
 

Los personajes parecían cortados por la misma tijera. Mientras que los profesores 

andábamos en ropa de faena (bragas, pantalones raidos, zapatos viejos etc.), los 

estudiantes lucían sus mejores galas. Llegué a ver sandalias de goma más caras 

que mis zapatos. Lucho tenía prohibido trabajar con cholas en el taller de herrería, 

pero los estudiantes se presentaban como si fueran a un baile. Me sorprendió al 

principio ver niñas que eran madres y madres que parecían niñas. Supongo que el 

concepto de “abismo generacional” no pasaría más allá de un barranco filial. 

Bellas y arregladas es la imagen que retengo. Una de ellas estaba muy feliz por la 

pronta excarcelación de su marido. 

Los chamos en el barrio se veían locuaces, pendientes del celular y con un 

audífono en el oído, pero cuando salíamos al centro, se tornaban cautelosos y se 

tapaban la cara para evitar ser reconocidos por bandas rivales. Siempre 

mostraban su entusiasmo, sobre todo los estudiantes de herrería, quienes 

aplicaron sus nuevos conocimientos para optimizar el saqueo de chatarra en los 

patios de Pequiven (alquilaban sopletes para cortar los metales). Conscientes del 

aporte intelectual, sugirieron alguna vez que combinásemos nuestros 

conocimientos con su habilidad criminal para organizar un golpe maestro. ¿Qué 

tal? 

El diseño del cachicamo fue muy fácil, ya que tomamos como punto de partida la 

imagen del billete de Bs 5, como para dar a entender que de cualquier motivo se 

puede realizar una obra de arte.  Se dibujó con tiza en el pavimento y se doblaron 

sobre ese precario esquema, las cabillas que darían estructura al cachicamo. 

Fue una gran fiesta cuando transportamos ese enorme esqueleto, que parecía una 

pajarera, a su destino final. Cuando estábamos seleccionando los colores de la 

cerámica para revestir al cachicamo (trencadís), uno de los estudiantes, objetó el 

uso de los colores escogidos, alegando que el color del animal era el marrón. Le 

explicamos que a la distancia, los colores se mezclan produciendo un efecto 

óptico, que al final le daría el aspecto natural que él deseaba. Pero que, en todo 

caso, estábamos realizando una obra de arte y que podíamos tomarnos ciertas 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

199 

 
 

licencias en el manejo del color. Seguramente alguien de la calle hizo un 

comentario relativo al color, porque a la distancia oí el grito: “Mamagüebo, que vas 

a saber tu de eso. Esto es Arte”. 

 

Santa María 

Transcripción de una grabación a Fernando “Zacarías” Delgado 

 

En Morón llegué a hacer una asistencia de producción para Lucho y Alexis y 

entonces bueno, entré en el condado de Valle Verde, un lugar natural bien bonito. 

Me gustaron los conucos, los sectores, un barrio súper margina, con mucha gente. 

Los que conocí así fueron los más allegados, fueron los estudiantes que 

participaron en los talleres. Me impresionaron las mujeres con una voluntad de 

trabajo un coeficiente más violento para aprender la técnica… los chicos: uno que 

otro que se mostraba interesado ... un pueblo de pescadores llaneros ...porque es 

una mezcla de llaneros con costeños... muy belicosos, porque supongo que están 

achicharrados por el sol de Morón ...y allí hay gente de todo nivel dentro de la 

gente pobre de ese barrio... hay mucha gente bella, mucha gente de que cuidarse, 

como todo! se ve fácilmente el interesado en aprender que hay que sacarlo… los 

que no hacen nada, que no tiene interés en aprender y se burlan todo el día… 

 

Lo que si note que por primera vez con el Podolski, Lucho, que lo conozco desde 

hace veinticinco años, ver cómo esos chicos trabajaban en equipo con el hombre 

...lo que era la voluntad de los alumnos… verlo así de esa forma fue bastante 

interesante… 

 

Morón no me gustó. La petroquímica, el ambiente, el aire, cuando uno va en la 

autopista... la fragancia, los olores químicos...quizás porque yo vengo de Mérida 

que tengo el hábito de un oxígeno más limpio... 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

200 

 
 

La fundación fue reconocida. Se destacaron. Y el trabajo de la comunidad... 

fuimos a la playa, como en una carreta de gitanos, con todo el trabajo que hicieron 

y la exposición en la plaza...fue una experiencia bien simpática...lento, fuerte, el 

trabajo se fue dando... era fuerte el trabajo cotidiano…ganarse la confianza de 

esos muchachos...en la época que estuve pude notar el nivel de crimen...pero 

nunca vi nada en vivo... se escuchan muchos cuentos... muchas 

historias...anécdotas...como muy marginal la cosa. 

 

La primera semana me miraban como extraterrestre ...logré sentir como si yo fuera 

un fiscal, supervisor de obra, porque mi trabajo era otro... pero estaba 

aprendiendo... fueron serios pero a la semana ya ...se entregaron todos ...el 

chalequeo ...me pusieron de apodo “Santa María” porque no se acordaban de mi 

nombre Zacarías...pero no me molestaba porque todos ellos se llamaban por 

apodos nunca le conocí el nombre a ninguno... entonces fue así como si me 

aceptaron en su gremio, en su cosa... había un medio zoológico allí de 

estudiantes... entre ellos el Venado, el Búho...y otros que no me acuerdo... 

 

Tenía un proyecto pero no lo logramos, porque era para dar un curso de jardinería, 

cuidado de matas, pero no se dio... la idea era que me fuera con los campesinos, 

con los abuelos, pero no se dio...botas plásticas y machete, porque las culebras 

en Morón son terribles...es un campo súper fértil pareciera que estuviera más en 

selva que en campo… esas combinaciones de Morón...gente muy alegre.  A veces 

me iba a caminar al centro de Morón y hablar con esas personas que viven a orilla 

de playa, con ese mar encima, alegría, siempre están bromeando… es un sector 

donde hay de todo gente súper mala, gente súper floja, gente súper buena… 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

201 

 
 

Cada loco con su tema 

Transcripción de una grabación a Alexis Flores 

 

Llegué a las doce de la noche, llegamos a las doce de la noche... a Morón... con 

esa camioneta… echándole agua por toda la vía. Después de Barinas compré una 

parrilla y andaba con Gladis y llegamos.  No conocía a donde iba a llegar, pero la 

pasamos bien, hasta que de Valencia a La Encrucijada de Morón me equivoqué y 

me tuve ir a un elevado, y volver, y échele agua a cada rato: dos kilómetros, un 

kilómetro, medio kilómetro… y llegamos.  Pasé a Puerto Cabello, llamé a Lucho: 

“estamos aquí”. Pero no me deba ninguna… algo exacto, un semáforo. Hasta que 

por fin me paré frente a la bodega Don Cómodo. Bodega no, zapatería Don 

Cómodo…desde ese momento pues, bueno, me presentaron a la comunidad y de 

pinga y no sabía que después de descansar tuve que descansar más…Se 

acuerda Eleonora ¿cómo se llama la señora? ...vamos a decirle la bruja... esto es 

parte de una historia: la verdad del sufrimiento de toda esa gente. Pero sufren por 

que quieren porque… un ladronismo.  

 

¿La cuestión de Pequiven? allí hay mucho, todo lo compra el chatarrero. ¿La 

contaminación?  Todo lo que desechan y todo eso y no hay plata en el país… 

Nada. ¿Le digo algo? Si se va a ayudar a cada quien, se ayuda por su derecho. Y 

lo meten preso, lo matan a tiro, lo tratan como a un vulgar perro… como me 

decían: que soy un malandro, no soy un malandro, soy alguien que vine a 

ayudar… 

 

Estoy aquí, hice este trabajo orgulloso… ¡Conocí tanta gente!  Gente que en 

realidad si lo necesita… por eso este proyecto se ha lanzado desde que 

llegamos… y planteamos de sol a sol, y lluvia… todos esos carajos colaboradores, 

empezamos a surgir desde ese día en adelante.  Tuvimos un techo, techo por los 

propios peculios.  Colaboradores muchos, empezamos e hicimos hasta un 

comedor.  Estábamos haciendo de todo, simplemente hay un orgullo que traje de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

202 

 
 

allá, que todos aquellos que salieron adelante: El Cubano, Chiquiluqui, las amigas 

de ella y no hubo algo que los motivara… ah si... la beca.  

 

Aparte de eso El Guajiro perdió la vida porque le dieron un tiro por quitarle los 

zapatos y de allí vino un guerrilla.  En esa particularidad de quemar… y mataron… 

y el asesino se fue se fue por un charco, una laguna que hay allá atrás, pero… 

¿qué vamos a hacer? Parte de esta historia… 

 

Pero es una historia verdadera. Yo hice tantas amistades, que hasta dejaba el 

carro abierto… todo ese barrio apoyando… todo aquello que en realidad es una 

zozobra  vivir allí, pero bien.  ¿Le digo algo? Sí arreglé una pistola para ganarme 

la confianza de todos aquellos… el percutor estaba malo arreglé un 38, con ese 38 

le dieron un tiro a un carajo que estaba al lado de donde yo estaba trabajando 

pero él no sabía que estaba montado… se lo llevaron al CDI.  Está vivo.  

 

Yo tengo tres años que no voy para allá. De todo lo bueno, aparte de lo malo… 

¿bueno, malo?… No conocí un infierno. Se hizo un taller como debería ser… un 

ejemplo. Porque esto es un ejemplo para más tarde… para un barrio que viven en 

zozobra. Que quede esto como un registro. 

 

Al Capitán le faltaban el respeto un poco de güinos... ¡no vamos a decir 

malandros…porque malandro es todo aquello que tenga eso en la cabeza! Eso fue 

algo espectacular para ese barrio. Tuvimos toda la colaboración de ellos…y por 

Pequiven que dio el aporte de eso. Y le recuerdo que cuando uno hace algo 

hágalo de corazón para que funcione. Allá quedó ese Cachicamo, hecho por 

Hierro y Reflejo. Los enseñamos a comer más balanceado… aprendieron mucho. 

Y otros… bueno, están en sus carreras locas por ahí...unos están matando gente, 

pero otros se están cuidando hoy en día.  

 

Les dimos cursos y todos esos talleres que se dictaron, todos realizados con toda 

honestidad.  Si lo ven en un video… es corto… pero no hubo perezosos.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

203 

 
 

Agradezco haberlos conocido… El Venado, el Búho…agarraron al Catire preso… 

mataron a otros allí, mataron uno en un cumpleaños... Pero hay una palabra que 

es: la comunidad. Todas nuestras comunidades...faltan de instrucción o de amor. 

No lo sé explicar… pero esa gente está falta del cariño… que le dimos como 

instructores… 

 

Y de todo esto, le recuerdo algo: que esa gente no es mala...falta de que los 

ayuden más y se salgan de ese Tocuyito...muchos solicitados, presos, firmando, 

pero todos realizaron un trabajo que no creían que se iba a hacer… si todos estos 

proyectos se hicieran con el carisma y el amor que le dimos y que llegó allá...ellos 

nos recuerdan como algo especial...aparte de que nos dicen 

malandros…chatarreros… garimpeiros… 

 

Pero no todos ellos son así...no tenían nada que hacer...pero les dimos una 

enseñanza...yo creo que todo esto que hemos logrado sirve para el bien de esta 

Venezuela...como dice Chávez...pero deberían de a esos proyectos 

inyectarle…para que esas criaturas que están saliendo... no se críen en ese 

malandraje… en esa vaina que… que no tiene distracción ni nada. Para eso, estos 

proyectos son necesarios y ojalá se cumpliera como nosotros... nosotros hicimos 

una fundación sin fines de lucro ¿nuestro sueldo? Bueno… tenemos que cobrar 

algo porque del pan no vamos a vivir toda la vida y además está caro… ¡guá!  

¡Como dijo Antonio! Guá! ¿Para mí no hay nada? Un carajo popular de barrio… 

uno de los más entregados a esa comunidad... porque ayudar a la comunidad no 

es fácil… 

 

Ayudar a las comunidades no es fácil. Entrenar a esa gente, dialogar con ellos, 

hay que hablar el dialecto de ellos...no el guá...ellos le paran bolas a eso...no es 

fácil...pero de todo corazón todos los que estuvieron allí...salieron muchos...si no 

sirven para eso sirven para aquello…otra cuestión, de corazón… Pero de corazón, 

todos sirvieron para algo y esa comunidad se realzó por esto.  Por el amor que le 

tuvimos. Y ellos todos colaboraron, respetaron. Y... todos aquellos que duraron 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

204 

 
 

más allí, fueron aquellos que hoy en día están protegiendo eso todavía... Hay 

muchos ladrones pero por falta de ayuda. Y no es la ayuda, ni los cursos que les 

dimos, ni las becas que cobraron... 

 

Unos si decían póngame a abrir un hueco, póngame a barrer, no importa… pero si 

todos hubieran vivido allí como seres humanos que son… todos se darían cuenta 

de que toda aquella ayuda que falta en aquellos barrios…todo funciona si hay un 

grupo como nosotros que los entienda, que los alabe, que les de consejos, que los 

enseñe  a ser y hacer ... Yo fui como instructor de metalmecánica, les enseñé a 

hacer ...pero ...la más felicidad fue cuando empezaron a comer en la cocina que 

se hizo allí y esa gente agradecida por todo eso ... 

 

Los más necesitados... esa gente humilde, necesitada, celosa una con otra. Bueno 

en todo barrio pasa. Critican. No importa... pero a todos se les atendió como a un 

ser humano...dándole hasta consejos… que yo… si yo fuera psicólogo…yo no 

tengo… les ayude hasta donde pude… ¡y les entendí! 

 

Toda esa gente me la gané de corazón sin necesidad de estar pagándole o 

comprándola...toda esa gente me quiere y eso es lo mejor que ha pasado...que yo 

creía que no iba a resultar por tanto muerto...se matan entre sí porque no tiene 

una doctrina...alguien que les aconseje como nosotros les aconsejamos. En un 

futuro les pondrán un nombre los de la alcaldía pero eso no es de nosotros eso es 

de todos los que trabajamos allí... invito a cualquiera que vaya y lo vea...eso 

quedo olvidado hace año y medio está desvalijado el taller…ellos llaman todavía... 

Esa gente se portó tan bien, tan bien, que no creía que iba a pasar... ¡Allí fue 

cuando los conocí mejor y nos conocieron...y nos conocimos mejor todos! esos 

muchachos que trabajaron con nosotros…fue tremendo… con esos beneficios se 

beneficiaron toda esa gente…les digo que eso fue bien...me porté bien como la 

gente… les enseñé a ser gente. Tenían años que alguien no los trataba como si 

fuera gente...el matraqueo de la policía, el matraqueo de la alcaldía, yo hice lo 

mejor que pude. Eso no fue en vano. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

205 

 
 

 

¡...Es bello tener corazón y compartirlo con esa gente que dicen que es 

desechable!  Falta de que hayan instructores aptos para eso...no para que lleguen 

a puro llenarles los bolsillos...porque mi sueldo hasta me gastaba algo en ellos...en 

las tardes cuando ya no tenía más nada que hacer me llevaba los que en realidad 

querían superarse y les dicte talleres con todo mi cariño para que esos coños se 

superen dejen de estar de garimpeiros. Les enseñé mucho y aprendieron...eso 

fuera del área de trabajo… todo mundo me respetó, como yo les respeté. Me llena 

de orgullo. Como ayudamos, ellos ayudaron. La ideología mía: ayudarlos. 

 

La encrucijada es lo más peligroso que he visto. Aquí en Mérida los barrios son 

candela, pero... es la sobrevivencia que tienen. Yo creía que estábamos en peligro 

pero me sentí más seguro allá que aquí en Mérida... Recibía más llamadas de 

Mérida sobre muertos...todos los muertos son injustos...si a mí me matan a un 

hermano también quisiera matar al que lo mato...pero no podemos tomar la ley en 

nuestras manos...hay que aconsejar ...yo no critico a las religiones...lo más 

hermoso de esta vida es que nos respetemos...si todos nos respetamos y 

trabajamos juntos eso se lograra...no sólo en alto riesgo...todos 

sobrevivimos…porque les llevamos un buen corazón… simplemente…esos 

muchachos!... ojalá que estén reivindicados y que la ley sea justa!  Que no los 

llenen de ira injusta porque le tienen rabia...  

 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

206 

El proceso creativo 

Acercamiento y deconstrucción del monumento 

Escrito por Lutz Podolski 

En el proyecto con la comunidad de Valle Verde tuvimos una exigencia externa 

que era bastante contradictoria. La directiva de la empresa (Pequiven) quería una 

escultura monumental y quería al mismo tiempo que involucrábamos la gente del 

barrio, quienes incursionaban ilícitamente en sus instalaciones para extraer 

chatarra. La monumentalidad sospechosa, en su megalomanía absurda y 

fascinante, al mismo tiempo exigía ingeniería y mano de obra altamente 

especializadas. Las dimensiones de la chatarra, montañas de ella que ocupaban 

una superficie de unas dos cuadras, nos desvió un poco hacia prados surrealistas. 

Empezamos hacer dibujos de esculturas incluyendo viejos camiones de 

bomberos, estructuras que podrían albergar cientos de personas, un centro 

cultural, una pequeña aldea creativa…  Dejamos volar la mente utópica. 

Nuestras primeras visitas al barrio nos bajaron rápidamente los humos. Altos 

niveles de analfabetismo, delincuencia y apatía. Hicimos un análisis que consistía 

en la materia prima que ofrecía el lugar y en las destrezas y quehaceres de la 

gente. Observamos ciertos conocimientos sobre el cemento, es decir, la chamba 

de batir una placa. La técnica del bahareque, todavía manejado por los 

conuqueros, los cuales además estaban bien surtidos. Buen sentido del color, 

ritmo y movimiento en el vestir y las decoraciones interiores, por ejemplo, los 

altares sincréticos populares; delirio del color tropical. Además y sobre todo, la 

práctica de la cayapa: chamba y sancocho. En resumen, contábamos con: 

cemento, barro, chatarra, hierro, color, expresión corporal y planta; vegetación. 

Por otro lado, estaba el potencial creativo de parte de los artistas involucrados, por 

lo que surgieron una cantidad de propuestas de entrenamiento y sensibilización, a 

saber: herrería, mecánica, adobe, cerámica, ferrocemento, mosaico, técnicas de 

escultura (moldeado, fibra de vidrio), cocina y jardinería; todos los cuales llegamos 

a desarrollar, a excepción del último.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

207 

Después de varios meses de preparativos, empezamos a trabajar en el barrio. No 

conocíamos a nadie. Más de uno de nosotros se preguntaba si íbamos salir vivos 

de este barrio. Por falta de infraestructura, el comienzo fue muy duro, pero 

logramos la confianza y el entusiasmo en la gente. No teníamos ni techo, ni 

cocina, ni baños. Ni siquiera una sombra para tan inclemente sol, ya que el terreno 

dispuesto para el proyecto había sido arrasado, aniquilando sus grandes árboles 

frutales y ornamentales, sin necesidad. Sin embargo, mucha gente nos dio una 

mano. Éramos la novedad, el juguete nuevo, lo desconocido.  

Nos pusieron a disposición otros espacios para construir los talleres. La directora 

del preescolar nos prestó algunos de sus espacios y una de las señoras del barrio, 

abuela de un sinnúmero de muchachos, nos prestó su casa para construir una 

cocina comunitaria, en la que pensamos dar cursos de cocina para así incluir a 

más gente en el proyecto y darle almuerzo a los que participaban en todos los 

talleres para que rindiera el día.  Utilizamos un viejo contenedor ISO, el cual 

terminamos de blindar, para convertirlo en un depósito. Mientras terminábamos de 

acondicionar los talleres destinados para la herrería y la cerámica, levantamos una 

casita de adobe como depósito auxiliar, improvisamos bajo techos de lona lugares 

para trabajar, que  fuimos utilizando a conveniencia y en beneficio de los otros 

talleres que surgían. 

Como meta principal nos propusimos integrar a los jóvenes del barrio a un proceso 

creativo. Esto consistió en armar un equipo de trabajo, el cual definiría según sus 

capacidades, la escultura final. De allí no esperábamos que surgiera 

necesariamente una escultura -en el sentido clásico del arte-, sino un producto 

que reflejara el proceso creativo. Para ello planteamos entonces una serie de 

talleres que integraron las destrezas evidentes en el barrio y nuestras habilidades. 

Formulamos talleres de entrenamiento cortos; un lapso de quince días cada era 

suficiente para saber si los participantes tenían habilidades o intereses en la 

materia. Luego si el alumno se mostraba interesado pasaba a un nivel más 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

208 

 
 

calificado. Y así, hasta que de un poco más de un centenar de personas que 

probamos, nos quedamos con un cuarto de ellas. La idea de nosotros nunca giró 

en torno a la escultura monumental deseada por los petroquímicos, sino fue 

desarrollar el potencial creativo del barrio bajo la estimulación y guía de nuestros 

conocimientos, lo que se conoce como mediación artística, y el resultado de este 

proceso –tanto como el proceso- sería la verdadera obra. 

 

 

Los talleres estaban abiertos a todos los miembros de la comunidad y trabajaban 

paralelamente; más bien, complementariamente. Una vez empezados los talleres, 

seleccionamos los participantes más prometedores para meterlo en el equipo 

base, para profundizar en lo aprendido. Uno o dos sobre diez participantes, según 

taller y circunstancias. Ellos pasaban a formar el equipo creativo a la vez que 

tomaban el papel de instructores, frente a los que comenzaban como novatos, en 

la medida que avanzaba el proyecto. 

 

Al comienzo habíamos preparados una cantidad de audios sobre diferentes 

técnicas, pensando que el material audiovisual ayudaría a entender lo que 

queríamos hacer. Muy rápido nos dimos cuenta que no había capacidad de seguir 

el contenido teórico, ya que los chamos carecían de una buena base escolar, no 

tenían una capacidad de concentración muy prolongada y no eran capaces de 

resolver operaciones matemáticas sencillas que les planteábamos; por ejemplo, 

calcular la cantidad de láminas necesarias para techar un rancho. 

 

Absolutamente todo material didáctico que preparamos se convirtió en inútil, por lo 

que nos olvidamos de él y llegamos a una enseñanza directa, práctica y hasta 

lúdica. Si uno quiere enseñar algo no basta hablarle a nivel teórico, sino hay que 

aplicarlo en práctica y a través del ejemplo se puede palpar el beneficio; esto hace 

que la gente comience a copiarlo para seguirlo o adaptarlo. Lo que no entra por el 

oído entra por la vista. A los alumnos más preparados e interesados, les 

enseñamos soldadura eléctrica, mientras que a otros los ocupábamos en tareas 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

209 

 
 

más a su alcance, como ayudarnos con el techo del taller, la limpieza, la cocina, 

cargar material pesado y otros. Buscamos maneras sencillas de desarrollar el 

potencial de cada uno, pero en beneficio general; es decir, apoyando a todos. Esto 

en sí no fue tan difícil porque diseñamos objetos multidisciplinarios. Los que 

aprendían herrería construían las bases de mesas y sillas, mientras que otros 

aprendían ferrocemento, que sirvió para hacer los topes de estos objetos. Luego 

se involucraban las mujeres, que terminaban por decorar las superficies, con la 

técnica de mosaico aprendida. Y así se formó una auténtica cadena de producción 

multidisciplinaria; todo lo que producimos dependía de todos. Todos se ayudaban 

mutuamente y se creaba un espíritu y noción de equipo. Si el taller de cocina tenia 

problema el taller de cemento o de hierro lo resolvía.  

 

En la medida que avanzaban los diferentes equipos introducíamos elementos más 

difíciles (como construir sencillas máquinas para abrir nuevos talleres) Obviamente 

en la práctica tuvimos que rectificar porque no todos participantes tenían el mismo 

ritmo, ni la misma destreza. Lo importante era contar con un equipo base de 

avanzada, que podría orientar a los demás y establecer cierta disciplina. Dimos 

ocho niveles de herrería, seis de ferrocemento, tres de mosaico, dos de cerámica 

de gres, al igual que de adobe y modelado que incluía modelado con arcilla y con 

fibra de vidrio. También se dieron en varias oportunidades talleres de mecánica 

automotriz, unas de manera más formal que otras. Y finalmente, dos talleres de 

escultura que integraron a los anteriores. Los cursos de cocina, por llamarlos de 

alguna manera, fueron permanentes. 

 

El taller como tal, como espacio laboral, lo construimos en la orilla de la vía, con 

una simbólica separación de un medio muro, así quedaba totalmente transparente 

nuestro quehacer. Construimos unos 120 m² de techo, parte en ferrocemento y 

parte con tiras de acero de la chatarra, también techamos el área de los equipos 

con perchas viejas. Algunos mirones se integraban, o los que se habían metido en 

un taller descubrían que iban mejor en otro. También recibíamos críticas de los 

vecinos que pasaban. Un albañil maestro y evangélico estuvo en desacuerdo con 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

210 

nuestra manera de levantar paredes y tenía razón. Nadie de nosotros sabía 

mucho de albañilería. Remendamos esta flaqueza integrando un maestro de obra 

del barrio quien era autodidacta o aprendido en la escuela de la necesidad. En la 

misma medida en que progresábamos, nos deslastrábamos de los talleres que 

nos complicaban el trabajo o no daban suficientes resultado. Así pusimos más 

énfasis en los detalles que nos podían acercar a un fin concreto. Por ejemplo 

construimos unas prensas de adobe, con material de chatarra, para dictar un taller 

de adobe. Esto parecía una buena idea ya que era evidente la presencia de arcilla 

en la zona -por lo de las casas de bahareque- lo que podría ser aplicable en la 

construcción de sus viviendas. El problema fue que la cantidad de arcilla requerida 

para sacar adelante una pequeña fábrica de adobes no es igual a levantar una 

casa de bahareque, y la mina de arcilla estaba lejos, por lo que requeríamos de 

transporte y tiempo para acceder a ella, lo cual encarecía el producto. Fue un 

problema que no logramos resolver en esta fase, así lo abandonamos. Nos dio 

mucho pesar ya que las mujeres se esmeraron tremendamente en este taller y les 

hacía sentirse orgullosas que sacaban adelante un trabajo que supuestamente era 

de hombres. 

Tuvimos un avance gradual y los talleres siempre se apoyaron, el uno al otro. El 

proceso del diseño y trabajo pasó poco a poco de lo bidimensional a lo 

tridimensional. Una vez culminados los talleres iniciales agregamos unos nuevos a 

petición de los participantes y otros para ampliar y profundizar los conocimientos 

de los ya realizados. Lo que no conseguimos fue continuidad en el aporte 

prometido por Pequiven o un mercado para los productos del taller, para 

garantizar la sobrevivencia y manutención del grupo. Después de un año de 

trabajo estábamos en condiciones de producir buenos resultados, pero no 

teníamos clientes. Por esa razón decidimos promocionarnos con una acción 

pública que nos diera buena publicidad en los medios y entre la gente de otras 

zonas de Morón. Resolvimos hacer una escultura sobre los gaviones de una de 

las avenidas principales de la ciudad, la avenida Yaracuy. Un lugar visible porque 

está en lo alto y es muy frecuentado y transitado, por estar en plena vía 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

211 

interestatal; además de ser una de las entradas al barrio. Ninguna persona ajena 

se atrevía a franquear la línea (del tren) del barrio infame. Planteamos la idea a las 

autoridades locales y conseguimos el permiso. La comunidad, por su parte, mostró 

gran aceptación. Optamos por hacerla en ferrocemento y mosaico, con el fin de 

combinar el trabajo de los talleres e integrar la máxima cantidad de personas. En 

dos meses, con dos equipos (25 personas seleccionadas de un total de 120 

alumnos), logramos esta obra que ahora es orgullo y muestra de capacidad de los 

participantes. Los integrantes del grupo mosaico, básicamente mujeres, siguieron 

trabajando a pesar de una ola de violencia que se desató en el barrio por lo de la 

muerte de “Guajiro”, quien fuera nuestro alumno. El empuje promocional que nos 

podría haber dado esta obra lo perdimos, porque no pudimos movernos por los 

medios de comunicación. No era conveniente exponer nuestra gente en una 

situación tan violenta. Los periódicos locales sacaron varios artículos. Entre ellos 

uno con la lista de todos los participantes. La obra acogió gran popularidad entre 

la gente de la costa y hasta fue nombrado, en el 2009, patrimonio del municipio 

Juan José Mora. 

Pensando en qué hizo exitoso nuestro proyecto puedo decir que estuvimos 

atentos a las necesidades y planteamientos de la comunidad. 

Aceptamos cualquier persona, dándole la oportunidad de desarrollar su potencial, 

además de tomar cualquier planteamiento creativo de su parte, el cual poníamos 

en práctica. Los planteamientos de ellos o nosotros mismos que no nos acercaban 

a un resultado, lo desechamos enseguida. Les creamos autoestima, sentido de 

pertinencia e identidad. Encontramos su ritmo (tropical). Ver y sentir a veces 

puede más que escuchar y pensar. No limitamos el círculo de involucrados por 

falta de educación general. Trabajamos con los recursos más elementales 

(material de desecho de la planta, tierra, cemento) y en aplicar técnicas 

artesanales. 

Hay que aprender de la gente, entender sus necesidades, descubrir su potencial y 

buscar el camino de marchar juntos. El mundo es rico en expresiones, hasta por 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

212 

 
 

parte de los más violentos, sólo cuando uno toma en serio al otro y desarrolla la 

capacidad de tolerancia, amor al próximo sin juzgar, podemos, de repente, ser 

verdaderos seres humanos. Hay muchísimo más potencial creativo en estos 

barrios, de lo que se pueda imaginar. Se puede acceder también, mediante la 

expresión corporal, actuación teatral o musical. Nosotros optamos por un camino y 

llegamos a un resultado. Pero bajo otras circunstancias y bajo otra constelación, la 

obra puede resultar bien distinta, aunque igualmente reflejaría el proceso creativo 

y rompería el aislamiento de estos individuos, integrándolos en un cambio activo 

de su condición. 

 

Siguiendo las ideas y filosofía de Joseph Beuys, arte es todo lo que actúa como 

arte; todo lo que mueve, conmueve, agita, excita, irrita, alegra, produzca 

comunicación y conciencia. En cada ser humano hay un potencial creativo, es 

decir que es un artista; y como tal vive y es, cuando desarrolla este potencial en 

cualquier ámbito de vida. Sólo el hombre que descubre su naturaleza, puede 

definir su función dentro de la sociedad; bajo su concepto ampliado del arte, éste 

no se entiende la creación específica del artista, sino cualquier acto creativo. “La 

riqueza del hombre está en su potencial creativo”. 

 

Gracias a mucha gente que compartió el entusiasmo con nosotros y nos ayudó en 

una u otra manera se hizo posible esta obra. Trabajaron en El Cachicamo Mirxon 

Vargas, alias  “el Cubano”; Oswaldo Morales, el soplete más veloz; Deibis García, 

actual maestra e instructora; Antonio Herrera, el voluntarioso; Roberto Ortiz, 

maestro de obra del barrio; Coromoto Sánchez la bruja del tabaco (†2012); 

Gregoria Mora; Ana Herrera; Juan Clara, mejor conocido como “el Venado”; Judith 

Estrada; Gabriel Cruz; Gabriel Vázquez (†2008); Jorge Botello; María Sabariego;  

Marielis Partidas; Yeine Morales;  Yami Yamilet; Yurimar Barrios; Landis Salas; 

Alexander Salas, el Guajiro(†2008) y los artistas: Roland Ramírez, Alexis Flores, 

Eleonora Pérez y mi persona, Lutz Podolski. 

 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

213 

 
 

Arte para la vida 

Entrevista de Joseph Beuys con Achille Bonito Oliva 

Junio de 1984 

Tomado de Bernard Lamarche- Vadel (1985) 

 

A.B.O.- Beuys, creo que tienes el gran mérito de no haber tenido nunca una 

mentalidad esquemática y de haber perseguido siempre un concepto de 

creatividad en tanto que capacidad del hombre para reconquistar una idea total de 

sí mismo, una idea que podría llamarse neohumanística. 

 

Se te acusa fácilmente de idealismo porque se pretende que detrás de tu idea de 

arte no existe una concepción científica, económica del mundo. ¿Qué relación 

existe entre al arte y la economía? 

 

J.B.- En efecto, hay que revisar esa historia según la cual yo sería un continuador 

del idealismo alemán. Por otro lado, nunca se ha analizado lo que debía ser la 

función del idealismo alemán. Es decir, en tanto que aplicación histórica real, sólo 

podía desembocar en una serie de investigaciones idealistas. 

 

El problema estriba en que no se ha querido reconocer en el idealismo esa raíz 

esencial que, en definitiva, vinculaba directamente al idealismo con el realismo. 

Por lo general, se ha pensado, al contrario, que el realismo estaba vinculado con 

el materialismo científico con el rigor propio de las ciencias exactas… mientras 

que en realidad el materialismo no lograba abarcar completamente al hombre y a 

la naturaleza. ¡Jamás he dicho que fuera idealista! 

 

Efectivamente, siempre se me ha dado esa calificación de idealista. En realidad, si 

soy mal comprendido es porque me refiero a un Nuevo concepto en que el 

verdadero realismo coincide con el idealismo y, viceversa, el verdadero idealismo 

coincide con el realismo. Hay conceptos de idealismo-realismo y conceptos de 

realismo-idealismo que existen gracias a un concepto más vasto que define como 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

214 

 
 

fenomenología. Fenomenología significa lo siguiente: los datos fenomenológicos 

de la vida, de la realidad, son percibidos por los diferentes aspectos de la vida 

real. 

 

A.B.O. – En esta concepción, ¿Qué función podría tener el arte?  

 

J: B. –El arte permite destacar el concepto de libertad a través del fenómeno de 

las percepciones cognitivas-teóricas de las ideas. Hablar de la capacidad del 

hombre para crear, hablar de la creatividad del hombre carece de sentido si no se 

toman en cuenta los conceptos de libertad, de fuerza creadora, de 

autodeterminación, conceptos todos que es inútil tomar en consideración si hemos 

de poner todavía en tela de juicio el significado de la palabra “libertad”. 

Si damos por sentada esta base de pensamiento, resalta a las claras que el 

problema de libertad es un problema absolutamente fundamental del arte. 

Entonces, conceptos tales como el de la fuerza creadora del hombre o el de la 

autodeterminación se convierten en principios antropológicos, habida cuenta de 

que el punto de partida sigue siendo la necesidad de liberta.  

 

A.B.O. --¿Qué diferencia hay entonces entre arte y creatividad? 

 

J.B. –Hablo de una disciplina del arte Nuevo, dentro de la cual, en un primer 

momento, no hay diferencia alguna: es el arte social. Por otro lado, existirían las 

artes tradicionales, tales como la arquitectura, las artes figurativas, etc. No hay 

que confundir este concepto, que denomino arte social, con todo aquello que ya 

conocemos, es decir, el arte figurativo, la música, el teatro, etc. Existe para el 

hombre la urgencia, la necesidad de establecer una nueva disciplina, capaz de 

hacerlo participar en mayor grado en el proceso evolutivo. Con todo, es 

interesante dejar claro que el material de esta nueva disciplina es el propio 

hombre, el hombre considerado no solo a través de su aspecto físico sino, sobre 

todo, a través del pensamiento-percepción, por consiguiente, a través de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

215 

 
 

materiales que se podrían llamar invisibles. Es por ello por lo que hablo de una 

disciplina que produce esculturas invisibles. 

A.B.O.- ¿Sería el arte en esta dimensión un proceso libertario? 

J.B.- Se trata de un trabajo que concierne a la liberación del hombre. De todos 

modos, se trata de una idea, de una noción de arte total. 

 

A.B.O.- ¿Qué relación existe entre esta noción de arte social y la noción de arte 

total que, por ejemplo, fue teorizada a comienzos de siglo por Kandinsky? 

J.B.- Kandinsky y otros contemporáneos suyos habían comprendido que se 

debería buscar algo de ese género e incluso Marcel Duchamp tuvo acaso una 

intuición idéntica…solo que unos y otros olvidaron aplicar los principios 

fundamentales con objeto de desembocar en la teorización y la clarificación de 

dichos procesos. 

 

El problema de Duchamp reside en que sus investigaciones habrían podido 

conducir probablemente a un desenvolvimiento en un sentido liberatorio para el 

hombre, si él no se hubiese limitado, en su actividad, a producir un efecto de 

choque en los burgueses, es decir, a querer demostrar que el mero hecho de 

colocar un objeto en un museo bastaba para transformarlo de inmediato en obra 

de arte. La verdad es que los materiales antropológicos del hombre son el 

pensamiento, el sentimiento y la voluntad.  

 

A.B.O.-Joseph, desde el punto de vista filosófico, ¿qué relación podría tener esta 

concepción con la idea de Schopenhauer según la cual el mundo es a la vez 

voluntad y representación?  

 

J.B. –En Schopenhauer se puede prácticamente observa cierto carácter unilateral 

en su modo de captar un solo elemento de este potencial antropológico: la 

voluntad… De todos modos, no cabe duda de que estos pensadores han situado 

en el centro de la discusión este material, este conjunto de conceptos 

fundamentales del hombre. En sustancia, el discurso de los pensadores idealistas 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

216 

concernía sobre todo al concepto de voluntad vinculado con la idea del yo. Pero la 

idea del yo existe asimismo el concepto de imaginación, de intuición, es decir, que, 

en definitiva y de manera arbitraria, ellos hablaban de la voluntad y del yo, sin 

tomar también en consideración las relaciones con el sentimiento y el pensar. En 

un nivel de voluntad inicial, se puede transformar la energía a través del 

movimiento, la experiencia de la emoción, del sentimiento, en una forma cristalina 

final que constituiría el aspecto del yo: voluntad/sentimiento/pensamiento o bien 

pensamiento/emoción/movimiento, estando representados los tres momentos por 

la energía no determinada/la emoción/el movimiento. A través de este proceso de 

transición de un polo a otro, energía y forma son una sola cosa, lo cual quiere 

decir que existe una fusión del momento dionisíaco y del momento apolíneo, y, por 

consiguiente, es la material la que pasa de un estado nebuloso a la conciencia. De 

este modo, se llega a una imagen cabal del hombre, una imagen no 

fragmentada… La Iglesia católica concede gran importancia a la idea de una 

imagen fragmentada del hombre, al igual que la Iglesia evangélica y, por 

consiguiente, el Estado… Son todos cómplices contra el hombre completo. El 

poder, sea el que fuere, tiene interés en contar solamente con un fragmento del 

hombre que así se vuelve más fácilmente gobernable: y, en este punto, llegamos 

justo al vínculo inmediato entre política y el arte. De esta última observación se 

desprende que nada tengo que ver con la política y que tampoco tengo nada que 

ver con determinados aspectos fragmentarios. Por consiguiente, no soy en modo 

alguno cómplice de esa asociación entre la política y el poder estadal, del poder 

del dinero o incluso del poder del dinero de la Iglesia. Sólo tengo que ver con la 

representación, con la forma, es decir, cuando en sustancia afirmo que nada tengo 

que ver con la política, significa que me incumbe la formación del mundo: 

formación del mundo considerada como escultura, por tanto, la evolución, la 

transformación de esa forma en una forma nueva. 

En definitiva, como hemos visto desde un comienzo, se trata de un método 

fenomenológico. Todo lo que se hace se basa en los hechos. No sólo los hechos 

de que hablaba el materialismo, sino incluso los hechos a los que se refiere el 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

217 

 
 

espiritualismo. Esto, con todo, no constituye una oposición entre materialismo y 

espiritualismo sino que demuestra únicamente que el verdadero materialismo sólo 

ha de ser espiritualismo y que el verdadero espiritualismo solo ha de ser, a su vez, 

materialismo. Es decir, ambos conceptos se fusionan en una forma más avanzada 

que es el momento mismo de la forma.  

 

A.B.O.- Entonces, Beuys, se podría decir que eres un creador de esculturas cuyo 

material está constituido por el hombre, es decir, por el público que te escucha. 

 

J.B.- Sí, pero eso no significa que utilizo arbitrariamente al hombre como material. 

El concepto de escultura social entraña la idea de la reciprocidad de trabajo, ya 

que no hablo de carisma. 

 

El concepto de carisma es una magnitud que pasa de mano en mano, de hombre 

a hombre… Se trata, en suma, del concepto de Dios carismático que transfiere a 

los hombres sus disposiciones. La estructura social prevé que ese fenómeno 

carismático se haya de producir en el propio interior del alma humana, por lo cual 

la participación del hombre en el proceso reviste extrema importancia para evitar 

un proceso autoritario… este concepto de estructura social, o mejor aún, de edad 

social es un proceso nómada…algo así como una válvula… 

 

Un arte social quiere decir cultivar las relaciones entre los hombres: es casi 

un acto de vida.  

Joseph Beuys 

 
 

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

218 

 
 

Periódico de ayer 

       

    

 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

219 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

220 

   Séptimo arte 

La violencia y el barrio en el cine venezolano 

Largometrajes 

Año Título Director 

1950 La escalinata César Enríquez 

1959 Caín adolescente Román Chalbaud 

1965 La ciudad que nos ve Jesús Enrique Guédez 

1970 Los niños callan Jesús Enrique Guédez 

1973 Pueblo de lata Jesús Enrique Guédez 

1973 Cuando quiero llorar no lloro Maurico Walerstein 

1974 La quema de Judas Román Chalbaud 

1976 Soy un delincuente Clemente de la Cerda 

1976 Canción mansa para un 

 pueblo bravo 

Giancarlo Carrer 

1977 El reincidente Clemente de la Cerda 

1977 Los tracaleros Alfredo Lugo 

1978 País Portátil Iván Feo 

1979 El rebaño de los ángeles Román Chalbaud 

1983 La gata borracha Román Chalbaud 

1985 La graduación de un 

delincuente 

Daniel Oropeza 

1987 Inocente y delincuente Daniel Oropeza 

1987 Macu Solveig Hoogesteijn 

1989 Pandemonium Román Chalbaud 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

221 

1990 Disparen a matar Carlos Azpúrua 

1994 Sicario José Ramón Novoa 

1998 Amaneció de golpe Carlos Azpúrua 

1998 100 años de perdón Alejandro Saderman 

1999 Huelepega Elia Schneider 

2000 Cédula ciudadano Diego Velasco 

2000 Caracas amor a muerte Gustavo Balza 

2005 El caracazo Román Chalbaud 

2005 Maroa Solveig Hoogesteijn 

2005 Punto y raya Elia Schneider 

2005 Secuestro Express Jonathan Jakubowicz 

2007 La clase José Luis Varela 

2007 Azotes de barrio en Petare Jackson Gutiérrez 

2007 Cyrano Fernández Alberto Arvelo 

2007 Postales de Leningrado Mariana Rondón 

2007 Puras joyitas César Oropeza y Henry 

Rivero 

2008 El Sistema Paul Cnaczny 

2008 El enemigo Luis Alberto Lamata 

2009 Volver al pasado Yosmar Istúriz 

2009 Libertador Morales el justiciero Efterpi Charalambidis 

2010 Hermano Marcel Rasquín 

2010 La hora cero Diego Velasco 

2010 Días de poder Cabrujas y Chalbaud 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

222 

2010 Carlos Oliver Assayas 

2012 Wayúu Miguel Curiel 

2012 Caracas: las dos caras 

de la vida 

Jackson Gutiérrez 

2013 Pelo Malo Mariana Rondón 

Documentales 

1969 Caracas dos o tres cosas Ugo Ulive 

1971 La Huelga Jacobo Penzo 

1974 Descarga Iván Feo y Antonio Llevandi 

1978 Techos de cartón Luis Rosales 

1979 El Alfinque de Marín Jacobo Penzo 

1979 El papagayo Leopoldo Ponte 

1980 Motivación hacia el consumo José Jiménez 

1980 EL último juglar Freddy Véliz 

1981 La Pastora resiste Jacobo Penzo 

1981 La propia gente Jacobo Penzo 

1982 Dos ciudades, dos historias Jacobo Penzo 

1982 El barrio cuenta su historia Carlos Azpúrua 

2008 Machera Charles Martínez 

2009 Barrabás Giuliano Salvatore 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

223 

Humor 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

224 

 
 

Música maestro 

Canción Malandreo Negro 
Disco colectivo Venezuela Subterránea 

 
Este es el inicio de la pobreza  
de los negros en un barrio. 
Relato con lágrimas de cómo  
muere un buen malandro. 
La necesidad. 
De qué me sirve estar robando. 
Cuando a una lacra lo dejan pegao. 
No se sabe quién lo está esperando. 
Será dios, será el diablo 
En la paila 666 mil cuerpos se están 
quemando. 
Voy caminado desesperado busco 
trabajo es un fracaso  
llego a mi casa mis hijos están 
llorando que está pasando  
La vaina mas se esta agraviando 
busco el dinero legal pero el destino  
me está cambiando. 
Hermano que está pasando. 
El hambre nos está matando. 
No tengo mucho pero pedirme lo que 
está a mi alcance. 
Necesito real ya que en los trabajos 
no me dan chance. 
En que estás pensando. 
De pana horita pienso en un trance. 
Mosca con el lacreo que nada está en 
balance. De vaina tengo mi casa mis 
hijos de hambre y dolor me abrazan 
lo que quiero es comprarme dos kilos 
de perico y montar una plaza. 
Vas a volver a lo mismo, el mío  
¿Qué pasa?...You. No ves que no 
tengo un coño y te estoy hablando de 
confianza no es  
por mi sino por mis hijos que no 
tienen nada  
háblame claro dime me vas a dar la 
jugada. Tranquilo lacra que yo no te 
voy a dejar morir yo estoy contigo 
pero cuídate por ahí. 

 
Guerrilla seca representa miseria,  
hambre pobreza mierda esta es la 
realidad  
que te puede pasar yo lo que vivo  
el malandreo historia real. 
Yo amo este mundo 
Guerrilla seca hermanos de bronca  
latino mi hermano. 
Con pena y ganas 
esta es la pobreza de barrio. 
Pasaron solos 6 meses para 
montarme  
yo y mi familia, para montar a mis  
hijos, a mi jeva y a mi costilla  
reconocido en buenas ventas nunca  
falto la envidia la culebra que  
hacia visita en mi colonia en esos  
días por ser el rey de las esquinas  
le entraban a tiro a mi casa pero  
yo también le respondía yo solo  
confiaba en mi pana y en la 9  
que tenia había mucha plaza  
frente a la mía decaían no se  
comparaban con la calidad de  
mi mercancía pero un día de  
tan gente a la que le vendía  
me complicaron y me picharon  
con civiles policías. 
Si mi bichito sube la mano  
bichito ven acá párate. 
Que pasa vale. 
Quieto párate cállate la boca 
mamagüevo. 
Que pasa de que guerrero. 
Tírate pal piso te quiebro aquí mismo. 
Yo no he hecho nada. 
Te quiebro aquí mismo. 
Yo no he hecho nada. 
Te lo estoy diciendo cállate la boca. 
Yo no he hecho nada. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

225 

 
 

Si crees que no te estoy pillando  
te estoy casando desde hace rato. 
Que pasa guerrero. 
Cállate la boca bicho  
sino tienes real no te saco. 
Yo. Negro malo. Amo este mundo 
negro sucio. Con pena y ganas 
negro feo. Así fue que cayó preso el 
cartelúo del barrio un día nadie sabía 
cuando el mío saldría pero había que 
pagar la fianza y todo se arreglaría 
porque sino sus hijos y su mujer de 
dolor se morirían mal me sentía por 
todo lo que sucedía mientras el mío 
este preso yo tomaré su cargo de 
guía. 
Bueno chamo yo allá afuera estoy  
moviendo una y mirando los 
expediente  
pero chamo no el abogado me está 
diciendo  
que no que es un lacreo que puedes  
pasar años y es un lacreo pero 
tranquilo. 
Mira que paso como están mi jeva y  
los carajitos guevón como están. 
Tus chamitos están es bien tu jeva  
también está bien porque están es  
conmigo y bueno. Claro. 
Mientras que usted esté aquí adentro  
chamo afuera yo doy la cara por 
ellos. 
Cuando salga de esta mierda yo 
quiero que tengas toda la vaina 
preparada guevón  
que cuando yo salga pa allá yo creo 
que vamos a dejar pegao a un pocos 
de diablos 
una bomba lo que usted quiera hay 
allá para que le tires a esos bichos y 
que se mueran esos pocos de gallos. 
yo amo este mundo 
con pena y ganas 
Un año después de la oscuridad salía 
cana  
gracias a los esfuerzos y movimientos 

de  
mi pana ya no hay mañana ahora me 
sobra  
arrechera y ganas de pegar a los 
pajúo  
que ahora saltan como ranas mi 
primera  
ejecución campaniarlos y buscar mis 
armas matarlos es lo único que 
purificaría mi  
alma y los consejos que me quieren 
ver en calma van a morir a plomo no 
morirán de asma las chispas saltaban 
en la noche de fuego abierto todos 
escuchan las balas que están dan el 
concierto de repente vi muchas balas 
todo oscuro rojo y desierto. 
No lo puedo creer que mi pana que 
está muerto por sus hijos y su mujer 
lo siento vienen los lamentos ayudo a  
que su espíritu vuele por los vientos  
dios mío mi costilla esta muerto  
quiero que todo el mundo sepa que  
todo lo que empieza algún día 
termina así es la ley de los barrios y 
de todas  
sus esquinas uno trata de superarse 
y todo el mundo le da la espalda dime 
tu quien eres y te diré con quién 
andas la necesidad y el hambre es lo 
que lleva al pobre aguerría como sea 
para ganarse  
los malditos cobres. 
Guerrilla seca representa miseria, 
hambre, pobreza, mierda 
 Esta es la realidad  
que te puede pasar yo lo que vivo 
el malandreo historia real. 
Yo alto amo este mundo 
Con pena y ganas 
Yo alto amo este mundo 
Con pena y ganas 
Guerrilla seca hermanos  
de bronca latino mi hermano. 
Con pena y gana 
Esta es la pobreza de barrio 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

226 

Fotografía social 

Mapa editado por Lutz Podolski Plano concedido por Consejo Comunal Valle Verde 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

227 

Morrongueando (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

228 

Fósiles (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

229 

Minas malditas (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

230 

Llegó el chatarrero (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

231 

Cerebro reptiliano: "Deja la violencia" (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

232 

Verde Valle (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

233 

El proceso creativo (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

234 

Taller Escuela Valle Verde (Fotos Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

235 

¿Residuo social? (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

236 

La misma gente (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

237 

Eh! Laborando… (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

238 

Nosotros vivimos bajo 'e la matica (Fotos Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

239 

Madres del barrio (Fotos Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

240 

Las chicas que a mí me gustan (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

241 

Niño lindo eres tu mi Dios (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

242 

Presos de sí mismos  (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

243 

Destrezas (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

244 

¿Qué pasó, varón? (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

245 

Si las paredes hablaran…(Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

246 

Mi identidad secreta (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

247 

De película (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

248 

Los amos del Valle   (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

249 

Zoofilia (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

250 

En la vía (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

251 

La calle es libre (Fotos de Lutz Podolski) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

252 

Por buen camino   (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

 

A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

253 

 

    

     

Vengan todos, vengan todos. (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

254 

Ver para creer (Fotos Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

255 

Tres tristes tigres (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

256 

Inocencia (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

257 

No es lo mismo arte en concha, que enconcharte. (Fotos de Lutz Podolski y Alejandro Dos Santos) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



A
lq

u
im

ia
 S

o
ci

al
 

258 

El burro de último. (Fotos de Lutz Podolski y Eleonora Pérez Gavidia) 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

259 

Bibliografía 

Libros 

ALMEIDA, M. 

2010 A mi barrio le ronca el mambo. Historia del barrio “Matica Abajo” 

de Los Teques, Estado Miranda. Caracas, Editorial Arte. 

AGAMBEN, G. 

1996 La comunidad que viene.  Valencia, Pre-Textos. 

2001 Medios sin fin. Valencia, Pre-Textos. 

APPADURAI, A. 

 2001 La modernidad desbordada. Buenos Aires, Ediciones Trilce. 

AUGÉ, M. 

2007 Por una Antropología de la movilidad.  Barcelona, Gedisa. 

BARLEY, N. 

1989 El antropólogo inocente. Barcelona, Editorial Anagrama. 

BODENMANN-RITTER, C. 

1995 Joseph Beuys. Cada hombre un artista. Conversaciones en 

Documenta 5-1972. Madrid, Visor Distribuciones, S.A. 

BOOTH, W, and others. 

1995 The Craft of Research. The University of Chicago Press. 

BOURGOIS, P. 

2010 En busca de respeto. Vendiendo crack en Harlem. Siglo XXI. México 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

260 

BRICEÑO, J. 

1993  El laberinto de los tres minotauros. Caracas. Monte Ávila, C.A. 

1995  América Latina en el mundo. Caracas, Editorial Carteles C.A. 

2002 Mi casa de los Dioses. Mérida, Editorial Venezolana. 

BRICEÑO-LEÓN, R. et al. 

2012  Violencia e Institucionalidad. Caracas, Editorial Alfa. 

BROWN, P. 

1998 El cuerpo y la sociedad. Barcelona, Muchnik Editores S.A. 

CLARAC, J. 

2004. Historia, cultura y alienación en época de cambio y turbulencia social 

Venezuela  2002-2003.  Editorial Venezolana C.A. 

CLAVAL, P. 

1982 Espacio y Poder. México, Fondo de Cultura Económica. 

CLIFFORD, J. y MARCUS, G. 

1991 La retórica de la antropología. Barcelona. Jucar 

DELUMEAU, J. 

1991 El miedo en Occidente. Madrid. Taurus. 

DOUGLAS, M. 

1986 ¿Cómo piensan las instituciones? Madrid. Alianza Editorial. 

1978 Símbolos Naturales. Exploraciones en cosmología. Alianza  Editorial.   

1991 Pureza y Peligro.   Madrid. Siglo XXI. 

1996 La aceptabilidad del riesgo según las ciencias sociales. 

Barcelona, Paidós. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

261 

 
 

 1998 Estilos de pensar. Barcelona. Gedisa. 

 

DOUSSEL, E. 

 2009 Política de la liberación. Volumen II, Trotta.   

 

ELIADE, M. 

 1973 Lo sagrado y lo profano.  Madrid, Guadarrama. 

 

EL NACIONAL 

 1990 27 de febrero. Cuando la muerte tomó las calles. Editorial Ateneo  

  de Caracas. Caracas. 

 

ESTEBAN, M. 

 2004 Antropología del cuerpo. Barcelona, Bellaterra.   

 

 

FERRÁNDIZ, F. 

 2004 Escenarios del cuerpo: Espiritismo y Sociedad en Venezuela. Bilbao, 

    Universidad de Deusto.  

 

FISCHER, E. 

 1973 La necesidad del arte. Barcelona, Ediciones Península. 

 

FOUCAULT, M. 

 1980 La verdad y las formas jurídicas. Barcelona, Gedisa. 

 1981 Un diálogo sobre el poder. Madrid, Alianza Editorial. 

 2000 Los Anormales. Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica 

 2009   Seguridad, territorio y población. Buenos Aires, Fondo de Cultura  

  Económica. 

 

FLORES, J. y Abad, L. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

262 

2007 Etnografías de la muerte y las culturas de América Latina. 

Cuenca, Universidad de Castilla. 

FANON, F. Pieles negras, máscaras blancas. Buenos Aires, editorial Abraxas. 

GALINDO, D. 

1999 Teatro, cuerpo y nación. Caracas, Monte Ávila Editores. 

GARCÍA, E. 

1986 El fraternalismo o revolución por el amor. Caracas. Venediciones 

GEERTZ, C. 

1973 La interpretación de las culturas. México, Gedisa. 

1989 El antropólogo como autor.  Barcelona, Paidós. 

1994 Conocimiento local. Barcelona, Paidós 

GEERTZ, C, J. Clifford y otros 

1998  El surgimiento de la antropología posmoderna. Gedisa. 

HARLAN, V (Ed.) 

2010  What is Art? Joseph Beuys. Stuttgart. Clairview. 

HARVEY, D. 

2004 La condición de la posmodernidad. Buenos Aires, Amorrortu 

HEIDEGGER. 

2000 Nietzsche (I). Barcelona, Ediciones destino S.A. 

HUYSSEN, A. 

 2002 En busca del futuro perdido. México, Fondo de Cultura 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

263 

Económica. 

ISLA, A y MIGUEZ, D. 

2003 Heridas urbanas: violencia delictiva y transformaciones sociales 

en los noventa. Buenos Aires: Editorial de las ciencias 

LAUSTER, P. 

1980 Seguridad en sí mismo. Círculo de lectores. Bogotá 

MOLINA, J. 

2007 Las formas del borde. Talleres gráficos universitarios.ULA. Mérida 

JUVENTUDES OTRAS. 

2010 Malandros. Identidad, poder y seguridad. Caracas 

LEAL, M. y Alarcón, J. 

2005  Antropología, cultural e identidad.  Maracaibo, Universidad del Zulia. 

LE BRETON, D. 

1998 Las pasiones ordinarias. Buenos Aires. Ediciones Nueva Visión.  

2002 La sociología del cuerpo. Buenos Aires. Ediciones Nueva Visión. 

2002 Signes d`identité. París, Editions Métailié. 

2006 El Silencio. Madrid, Ediciones Sequitur. 

2007 El sabor del mundo. Buenos Aires. Ediciones Nueva Visión. 

LEROI_GOURHAN, A. 

1971 EL gesto y la palabra. Caracas, Ediciones de la Biblioteca de la 

Biblioteca de la    UCV. 

LEVI_BRUHL, L. 

1974  El Alma Primitiva. Barcelona, Ediciones Península. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

264 

LEVI_STRAUSS, C. 

1984  El pensamiento Salvaje. México, Fondo de Cultura Económica. 

2006 Antropología Estructural. Madrid, Siglo Veintiuno Editores. 

MALINOWSKI, B. 

1989 Diario de campo en Melanesia. Barcelona, Ediciones Júcar. 

MARCUSE, H. 

1969 Ensayo sobre la liberación. Buenos Aires, Editorial Gutiérrez. 

MAUSS, M. 

1991 Sociología y Antropología. Madrid, Editorial Tecnos, S.A. 

MÉSZÁROS, I. 

2008 La Educación más allá del capital. Buenos Aires. Siglo XXI 

MIGUEZ, D. 

2008 Delito y Cultura.  Editorial Biblos. 

MORENO, A. 

2002 Buscando Padre. Valencia, Universidad de Carabobo. 

2005 El aro y la trama. Valencia, Universidad de Carabobo. 

2009 Y salimos a matar gente. Caracas, Plasarte C.A. 

2012 La familia popular venezolana. Caracas, Publicaciones UCAB. 

MUÑOZ, B. y López, J. 

2006 Cuerpo y medicina. Cicón Ediciones. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

265 

NIETZSCHE. 

1993 El Nacimiento de la Tragedia. Madrid, Alianza Editorial. 

1983 Más allá del bien y del mal. Madrid, Alianza Editorial. 

PEDRAZA, Z. 

1999 En cuerpo y alma. Visiones del progreso y la felicidad. 

PEDRAZZINI, Y y SANCHEZ, M. 

1994 Malandros-Bandas y niños de la calle. Cultura de urgencia en la 

metrópoli latinoamericana. Vadell hermanos editores. Valencia. 

PLATÓN. 

1992 La República.  Madrid, Monte Ávila Editores. 

RESTANY, P. 

1999 Hundertwasser. El pintor rey con sus cinco pieles. Koln, Taschen. 

RABINOW, P. 

1992 Reflexiones sobre un trabajo de campo en Marruecos. Barcelona, 

Júcar. 

RAMIREZ, S. 

1956 Pueblo y gobernantes al servicio del Bien Común. Madrid. 

Gráficas Ibarra 

REEVES, H. y otros. 

1997 La historia más bella del mundo. Barcelona, Anagrama. 

RIVERO, M. 

RIVET, P. 

1960 Los orígenes del hombre americano. Bogotá, Fondo de Cultura 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

266 

Económica. 

RODRÍGUEZ, R. 

1993 Hermenéutica y subjetividad.  Madrid, Cosmoprinto S. L 

ROSALDO, R. 

1991 Cultura y verdad. México, Grijalbo. 

ROSENTHAL, M. 

2005 Joseph Beuys. Actions, vitrines, environments. Houston, The 

Menil Collection. 

SALCEDO, J. 

2004 El control social en su devenir histórico. Vicerrectorado Académico. 

ULA. 

SEGOVIA, Y. y Mansutti, A. (comp.) 

2008 Uno y diverso.  U.L.A. Publicaciones Vicerrectorado Académico. 

Universidad de Los Andes. 

SEGOVIA, Y y NATES, B. (comp.) 

2011 Territorios, identidades y violencias. Mérida. Consejo de 

Publicaciones. Universidad de Los Andes. Universidad de 

Caldas. Manizales. 

SENNETT, R. 

2002. Carne y Piedra. Madrid, Alianza Editorial. 

TAUSSIG, M. 

 1995 Un gigante en convulsiones. Barcelona, Gedisa Editorial. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

267 

TISSDAL, C. 

1979 Joseph Beuys. New York, Thames and Hudson/Solomon 

Guggenheim Foundation. 

TRIGO, P. 

2008 La cultura del barrio. Fundación Centro Gumilla. Caracas. 

Publicaciones Momfort, C.A. 

VELASCO, H. y DÍAZ, Á. 

 1997 La lógica de la investigación etnográfica. Madrid, Editorial Trotta. 

WIEGAND, W. et al. 

1986 En torno a la muerte de Joseph Beuys. Necrologías. Ensayos. 

Discursos. Bonn. InterNationes. 

ZAMBRANO, M. 

1999. Dictados y sentencias.  Barcelona, Edhasa. 

2007. El hombre y lo divino. Madrid, FCE. 

ZUBILLAGA, C. 

2000 La marginalidad sin tabúes ni complejos. Caracas. Ediciones 

Gonzant 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

268 

Hemerografía 

ALARCÓN, J. 

 2005 La trama de la identidad cultural. En: Leal, M. y Alarcón, J. 

Antropología, cultural e identidad. Universidad del Zulia. 

Maracaibo. P.187-199 

ALZURU, J. 

2008 ¿Heidegger corrector de Nietzsche? O ¿Nietzsche: el incorregible? 

Revista de Arte y Estética Contemporánea. Mérida. Enero-junio. 

Págs. 89-98. 

ANRUBIA, E. 

2004 Según Clifford Geertz: sobre algunas disfunciones entre cuerpo y 

cultura en el  relato de la evolución humana. En: Themata. Revista 

de filosofía. N# 33, Pp.75-80 

ANTILLANO, A. 

2010 Transformaciones en los modos de ser malandro: 2 décadas. 

En: JUVENTUDES OTRAS. Malandros. Identidad, poder y  

seguridad. Jornadas de debate. Abril-mayo 2010. Caracas. 

Fundación Tiuna El Fuerte. 

2013 Conferencia. “Entre brujas y malandros: la relación entre violencia y 

transformaciones en las clases populares”. Universidad de Los 

Andes. Escuela de Criminología. Vienes, 2 de mayo.  

ARROCHA, R. 

2009 Arte, mito y voluntad de poder en F. Nietzsche. Revista de Arte y 

Estética Contemporánea. Mérida. Enero-junio. Págs. 169-177. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

269 

BARRETO, L. 

1999 Ética y estética: la vida bella como motivación moral. Ponencias 

del II Simposio Estética. Universidad de Los Andes. CDCHT- GIE. 

N#2. Mérida.  Págs. 182-197 

BELTRÁN, M. La muerte como elemento desestabilizador de la cohesión 

social  en el Caribe nicaragüense. En: ABAD, L. y FLORES, J.  

Etnografías de la muerte y las culturas en América Latina. Cuenca 

Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha. Pp. 369-383. 

BIAGGINI, X. 

2012 Los homicidios en el estado Táchira. ¿Realidad nacional o 

regional? En: BRICEÑO-LEÓN, R. et al.Violencia e   

Institucionalidad. Caracas, Editorial Alfa.p 205- 215 

BLAIR, E. 

2007 La teatralización del exceso. Un análisis de las muertes violentas 

en Colombia. En: ABAD, L. y FLORES, J. Etnografías de la   

muerte y las culturas en América Latina. Cuenca Ediciones de la 

Universidad de Castilla-La Mancha. Pp. 209-232 

BRACHO, L. 

2008 Nietzsche y Gadamer: encuentros y desencuentros. Revista de 

Arte y Estética Contemporánea. Mérida. Enero-junio. 

Págs. 135-143. 

BRICEÑO-LEON et al. 

2012 Las explicaciones de la violencia: ¿pobreza o institucionalidad? 

En Briceño-León 2012 caracas alfa p. 26-50 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

270 

BUJANDA, H. y CARVAJAL J. 

1999 La urbe y el nacimiento de las industrias culturales. Revista 

Comunicación del Centro Gumilla. N# 108. p. 46-57. 

CARDOSO, R. 

1996 El trabajo de campo del antropólogo: mirar escuchar, escribir. 

Revista de Antropología, 39:1. Publicacao do Departamento de 

Antropologia, Facultade de Filosofia, Letras e  Ciencias  

Humanas, Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo,  

Pp.13-37.Traducción Paula Godoy. 

CLARAC DE BRICEÑO, J. 

1993 La construcción de la antropología en Venezuela. En: Amodio, E. 

Historias de la antropología en Venezuela. Dirección de Cultura 

de la Universidad del Zulia. Maracaibo. 1998. p. 245-262 

1994 La antropología venezolana y la crisis de la antropología. Boletín 

antropológico N#30 enero-abril. Centro de investigaciones del 

Museo Arqueológico-ULA. 

2007  La investigación etnohistórica en Mérida. (Ponencia) III Congreso 

Sudamericano de Historia. Simposio Naturaleza y quehacer de la 

Etnohistoria. Facultad de Humanidades y Educación, Universidad 

de Los Andes. Mérida. Julio, 2007 

2013 La violencia venezolana dentro de la violencia mundial (ponencia) 

Jornadas de Pacificación. Mérida. 

D'ARAGO, T. 

2008 Nietzsche, el arte como voluntad de ser. Heidegger, el arte como 

fenómeno (la manifestación) del ser. Revista de Arte y Estética 

Contemporánea. Mérida.  Enero-junio Págs. 119-126 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

271 

DA SILVA, J. 

2012 La violencia política con fachada moral. El modo más eficaz de 

proteger los excesos gubernamentales. Revista Comunicación del 

Centro Gumilla. N#158. P 49-55 

De FREITAS, J. 

2010  Reconocer las violencias para no reproducirlas. Centro Gumilla. 

Colección Quehacer Comunitario. N# 14.  Editorial Colson. 

Caracas 

DELGADO-FLORES, C. 

2007 Un espacio para el nosotros venezolano. 70 años de políticas 

culturales. SIC 700/diciembre. Págs. 536-539. 

DEL OLMO, R. 

2000 Ciudades duras y violencia urbana. Nueva Sociedad Nro. 167 

Mayo-Junio, pp. 74-86. 

DÍAZ, M. 

 1994 El relajo de la cultura de la pobreza. Austeridades, 4 (7): Págs. 21-26. 

FAVRET-SAADA, J. 

2005  Ser Afetado. Cadernos de campo N# 13: p. 155-161. 

FERRÁNDIZ, F. 

2002 Calidoscopios de género: cuerpo, masculinidad y supervivencia 

en el  espiritualismo venezolano. Alteridades. 12 (23) pp. 83-92. 

UAM-Iztapalapa, México D.F., México 

2002 Espíritus de violencia. Los malandros en el culto a María Lionza. 

Actas  del IX  Congreso de Antropología de la Federación de 

Asociaciones de Antropología del Estado Español 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

272 

2002 Malandros: Espacios de trauma, estigma y peligro entre jóvenes 

venezolanos, En: C. Feixa, F. Molina y C. Alsinet (eds.),  

Movimientos juveniles en América Latina: Pachucos, malandros, 

punketas. Barcelona: Ariel, pp. 65-78. 

2004 Venas abiertas: Memorias y políticas corpóreas de la violencia. El 

ayer y el hoy: Lecturas de Antropología Política, Madrid. UNED. 

2007 Juventud en el respirador: supervivencia y muerte en los barrios 

venezolanos. En: ABAD, L. y FLORES, J. Etnografías de la   

muerte y las culturas en América Latina. Cuenca Ediciones de la 

Universidad de Castilla-La Mancha. Pp. 235-250. 

2009 Fosas comunes, paisajes del terror. Revista de Dialectología y 

Tradiciones Populares, enero-junio, vol. LXIV, n# 1, págs. 61-94. 

S/A La etnografía como campo de minas: de las violencias cotidianas 

a los paisajes posbélicos. 

S/A The return of Civil War ghosts. The ethnography of exhumations 

in contemporary Spain 

FERRÁNDIZ, F y FEIXA, C. 

2002 Violencias y culturas: Introducción. Actas del IX Congreso de 

Antropología de la Federación de Asociaciones de Antropología 

de Estado Español. 

2004 Una mirada antropológica sobre las violencias. Alteridades, enero- 

  julio, año/vol. 14, # 027. Universidad Autónoma Metropolitana –  

Iztapalapa. D.F., México. pp. 159-174 

S/A Tierra quemada: Violencias y culturas en América Latina, Revista 

Nueva Antropología, México D.F., México. 

S/A Jóvenes sin tregua. Barcelona. Anthropos. 

FERRER, C. y LEJED, C. 

2012  Victima y sistema penal. En Briceño-León.  Violencia e  

Institucionalidad. Caracas, Alfa. p. 277-288. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

273 

FLANNERY, T. 

2009 La civilización superior. En: Los Libros suplemento encartado el El 

Librero. Mayo  número 20. Año 3. p. 1-5. 

FLORES, J. Violencias en la carne, emociones y “cuerpos” domésticos en 

Veracruz, México. En: SEGOVIA, Y. y NATES, B. (comp.) Territorios, 

identidades y violencias. Mérida. Consejo de Publicaciones.  

Universidad de Los Andes. Pp. 19-40. 

GRUPO DE INVESTIGACIÓN TERRITORIALIDADES. 

2001 Territorialidades reconstituidas. Quíndio-Colombia 1999-2001. 

Armenia, Editorial Luz. 

GARCíA, N. 

2005 El recorrido de la noción de identidad a la teoría de las 

identidades. En ALARCÓN, J. Y  LEAL, M. Antropología, cultura e 

identidad. Universidad del Zulia, Maracaibo. pp. 1-28 

GONZÁLEZ, D. 

2008 La urbe de los sucesos. Revista Comunicación del Centro 

Gumilla. N# 142. Pp.20-23 

HERNÁNDEZ, T (2003) Un Juego con desenlace cruel. El Nacional. Domingo, 3 

de marzo, p 7. 

IGARTUA, J. 

1997 El desarrollo tiene su base en la cultura. EN Revista Comunicación 

del Centro Gumilla. N# 99. p. 29-30 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

274 

JUVENTUDES OTRAS. 

2010 Malandros. Identidad, poder y seguridad. Jornadas de debate. 

Abril-mayo 2010. Caracas. Fundación Tiuna El Fuerte. 

KAPLUN, P. 

1991  La comunidad cuenta su historia. CONAC Geografía Viva. 

KESSLER, G. 

2004 De proveedores, amigos, vecinos y barderos. Acerca del trabajo, 

delito y sociabilidad en jóvenes del Gran Buenos Aires. En: 

Desacatos, núm.14, pp.60-84. 

2006 Sociología del delito amateur. Buenos Aires, Paidós. 

S/A Trabajo, privación, delito y experiencia urbana en las periferias de 

Buenos Aires. 

KESSLER, G. Y BERGMAN, M. 

2008 Vulnerabilidad al delito y sentimiento de inseguridad en Buenos 

Aires:  determinantes y consecuencias. Desarrollo económico. 

Revista de Ciencias Sociales. Vol. 48. N# 190-191.     

Julio- septiembre/octubre-diciembre pp.209-234 

KESSLER, G. y DE VIRGILIO, M. 

2008 La nueva pobreza urbana, dinámica global, regional y argentina 

en las dos últimas décadas. Revista de la CEPAL 95. pp. 31-50 

KESSLER, G. y GOLBERT, L. 

Cohesión social y violencia urbana. Un estudio exploratorio sobre 

la Argentina a fines de los 90 .Borrador para la discusión 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

275 

KLIKSBERG, B. 

2001 América Latina: tendencias sociales, desocupación y exclusión. 

En: Principia. Revista Cultura de la Universidad Centroccidental 

Lisandro Alvarado/  mayo. N#16. Págs. 3-12. 

2001 La ética debería contar. Principia. Revista de Cultura de la 

Universidad  Centroccidental Lisandro Alvarado/ agosto, N#17. 

Págs. 7-10 

KROTZ, E. 

1993 La producción de la antropología del Sur: características, 

perspectivas,interrogantes. Alteridades. 3 (6) págs. 3-11. 

LOZADA, M. 

2011 El discurso hegemónico estigmatizante. En: CAL Y ARENA, 

cuadernos de actualidad política y cultural. Marzo # 3. 2011. (p 

87-93) 

2012 Violencias, voces y silencio. En: BRICEÑO-LEÓN, R. et al. 

 Violencia e Institucionalidad. Caracas, Editorial Alfa. Pp 263-276 

MARCUS, G. 

2001 Etnografía en/del sistema mundo. El surgimiento de la etnografía 

multilocal. Alteridades. 11 (22): Págs. 111-127. 

METAILLE, A. 

1994 La juventud no es más que una palabra. Entrevista a Pierre 

Bourdieu. En: Revista Comunicación del centro Gumilla. N# 86. 

Pp. 35-39. 

MIGUEZ, D. 

Algunas precisiones sobre la relación entre pobreza, juventud y 

violencia. Versión preliminar. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

276 

MOLINA, J. 

2002 Las formas del borde. La pintura de Néstor Alí Quiñones y los 

ensambles de Jesús Guerrero. Publicaciones del Vicerrectorado 

Académico CDCHT. UL.A 

MONASTERIOS, C. 

2012 El barrio, ¿hábitat de los pobres o espacios marginales? Revista 

Así somos. N# 12. Año 5. Abril-mayo 2012. Caracas, Fundación 

Imprenta Nacional de la Cultura. 

MORENO, A. 

2011 Los espacios de la violencia. En: SEGOVIA, Y y NATES, B. 

(comp.) Territorios, identidades y violencias. Mérida. Consejo de 

Publicaciones. Universidad de Los Andes. p. 119-140 

2012¹ ¿Qué hacer frente al hampa? En: Quinto Día. Caracas, del 1 al 8 

de junio. Entrevista. p. 8 

NATEZ, B. 

2001 Reconfiguraciones territoriales: del caidizo al nuevo barrio. En: 

Grupo de Investigación Territorialidades.  Territorialidades   

reconstituidas. Editorial Luz, Armendía. Colombia. P.139-168 

NAVIA, M. 

 1999 Territorios del arte y la estética. Ponencias del II Simposio 

Estética. Universidad de Los Andes. CDCHT- GIE. N#2. Mérida. 

Págs. 40-48 

2008  Nietzsche y Heidegger y el concepto ampliado de arte y estética. 

Revista de Arte y Estética Contemporánea. Mérida. Enero-junio. 

Págs. 99-108. 

OLIMPO MC. 

2011 El Malandreo, una opción para los jóvenes. Cuadernos de 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

277 

Actualidad Cal y Arena. #3. Marzo. Cooperación editorial, S.L. 

Caracas. P 77-86 

ONTIVEROS, T. 

2012 Vivienda, cultura y práctica social. Una aproximación a la casa de 

barrio desde la etnoarquitectura. En: Revista Así Somos. N# 12. 

Abril-mayo 2012. pp. 41-45. 

ORTEGA, L. Violencia e impunidad de los grupos parapoliciales en Venezuela. 

En Briceño-León. Violencia e institucionalidad. Caracas alfa p. 289-

298 

PERNALETE, L. 

2012  La violencia en las escuelas de Guayana y el derecho a educar en 

paz.  En Briceño-León. Violencia e institucionalidad. p. 253-261. 

PLANCHART, E. 

2004 Fotografía etnográfica en Bronislaw Malinowski. Anuario Fundef.  

p. 82-86.

PINO, J. 

2012 Culto al falso héroe. En: Saber Vivir. Revista del Ministerio del 

Poder Popular para la Cultura. Junio. p. 30-31. 

PINO, M. 

2008 ¡Cuidado, el diablo anda suelto! (o de algunas aproximaciones a 

la noción del mal). En: Segovia, Y. y Mansutti, A. (comp.) Uno y 

diverso. Diálogos desde la diferencia. U.L.A. Publicaciones   

Vicerrectorado Académico. CENIPEC 

PROYECTOS Y ESTUDIOS AMBIENTALES LC. C.A. 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



 

Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l  

278 

 
 

 2013 Proyecto desvío de la Troncal 3 con conexión a la autopista  

  Centro Occidental Complejo Petroquímico Morón, estado Carabobo. 

  Estudio de impacto ambiental y sociocultural. Pequiven C.A. 

PUEX, N. 

 2003 Las formas de la violencia en tiempos de crisis.  En: Isla, A y  

  Miguez, D. 2003 Heridas  urbanas. Violencia  delictiva y   

  transformaciones sociales en los noventa. Editorial de las   

  Ciencias. Buenos Aires. 

 

RANGEL, P. 

 2012 Seguridad humana en América Latina. En: Briceño-León.   

  Violencia e Institucionalidad. Carcas. Alfa. Págs. 312-313. 

 

REGUILLO, R. 

  Los miedos: sus laberintos, sus monstruos, sus conjuros. Una  

  lectura socioantropológica. En: Etnografías contemporáneas 2 (2): 

  Págs. 45-72 

  

RODRÍGUEZ, O. 

  2009 Las complejidades inteligibles e ininteligibles. La energía como  

  arte. Revista de Arte y Estética Contemporánea. Mérida. Enero- 

  junio. Págs. 145-149 

 

RODRÍGUEZ, F. 

 2011 Tribus urbanas y construcción social de la territorialidad. En:  

  SEGOVIA, Y y NATES, B. (comp.) Territorios, identidades y  

  violencias. Mérida. Consejo de Publicaciones. Universidad de Los  

  Andes. Pp. 144-151. 

 

ROMERO, M. 

 2010 Convivir sin violencia en el barrio. Centro Gumilla. Colección  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

279 

Quehacer Comunitario. N#16. Editorial Colson. Caracas. 

ROSS, I. 

2012 Reconstruyendo el tejido social, la organización y la esperanza. 

En Revista Así Somos. N# 12. abril-mayo. pp. 46-48 

RUJANO, R. El secuestro en el Zulia: estadísticas y tendencias. En: BRICEÑO- 

  LEÓN, R. et al.Violencia e Institucionalidad. Caracas, Editorial  

Alfa. p. 217- 227 

SEGATO, R. 

1998 Identidades políticas y alteridades históricas. Nueva Sociedad 

#178. P. 104-125. 

SALCEDO, J. 

2011 Raza, estigma y delincuencia en la conformación del nuevo 

mundo. En: SEGOVIA, Y y NATES, B.  (comp.)Territorios,   

identidades y violencias. Mérida. Consejo de Publicaciones. 

Universidad de Los Andes. Págs. 173-183. 

SÁNCHEZ, A. 

2012 Desmontar violencia construir paz. En: Saber Vivir. Revista del 

Ministerio Popular para la Cultura. Junio. p. 28-29 

SEGOVIA, Y. 

2007 Hay que estar ahí. No hay que tenerle miedo a la muerte (el 

antropólogo en el espacio de la experiencia). En: ABAD, L. y  

FLORES, J. Etnografías de la muerte y las culturas en América 

Latina. Cuenca Ediciones de la Universidad de Castilla-La   

Mancha. Pp. 357-367 

2008 El miedo en la construcción de la identidad. En: Segovia, Y. y  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

280 

Mansutti, A. (comp.) Uno y diverso. Diálogos desde la diferencia. 

U.L.A. Publicaciones Vicerrectorado Académico. CENIPEC 

2008ª Crimen y Castigo en la sociedad wayúu. Doctorado en Antropología 

Universidad Complutense de Madrid. Tutor Manuel Gutiérrez. Madrid. 

2011 La moral está en el cuerpo. En: SEGOVIA, Y y NATES, B. 

(comp.) Territorios, identidades y violencias. Mérida. Consejo de 

Publicaciones. Universidad de Los Andes. p. 43-63 

TAUSSIG, M. 

1992 La magia del Estado: María Lionza y Simón Bolívar en la 

Venezuela Contemporánea. En: Gutiérrez, E. Y otros (eds.), De 

palabra y obra en el Nuevo Mundo, vol. 2. Encuentros  

interétnicos, Madrid, Siglo XXI. p. 489-518. 

TIUNA EL FUERTE y JUVENTUDES OTRAS. 

2012 Jornadas de investigación reconfiguraciones del mundo popular: 

conflictos, prácticas y subjetividades emergentes. Caracas,  16 al 19 

de julio de 2012. UCV. 

TRONCOSO, A. 

2005  Arquitectura del paisaje y relacionalidad de espacio En: 

Troncoso, A y otros. Puentes hacia el pasado: reflexiones teóricas 

en arqueología. S/D 

VALLOTA, A. 

2003 La técnica y una Nueva Sociedad. Principia. Revista de Cultura de 

la Universidad Centroccidental Lisandro Alvarado/ noviembre, N# 

22. Págs. 3-18

VARGAS, F. 

2008 Arte, cultura y conflicto armado en Colombia: ¿Representación o 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

281 

solución? Principia. Revista de Cultura de la Universidad  

Centroccidental Lisandro  Alvarado/ mayo, n#30. Págs. 13-20 

WIEVIORKA, M. 

2006 La violencia: destrucción y constitución del sujeto. Espacio Abierto 

Cuaderno Venezolano de Sociología. Vol. 15 N# 1 y 2 (enero- 

  junio, 2006) pp.239 - 248 

WRIGHT, P. 

2008 Ser-en-el-sueño: crónicas de historia y vida. Buenos Aires: Biblos. 

ZUBILLAGA, V. 

2012 Violencia, subjetividad y alteridad en la Caracas del siglo XXI. En: 

BRICEÑO-LEÓN, R. et al.Violencia e Institucionalidad. Caracas, 

Editorial Alfa. p. 229- 251 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento



Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

282 

Publicaciones electrónicas (web) 

AMNISTÍA INTERNACIONAL. (2013) Acuerdos comunitarios de convivencia ante 

la violencia armada: pistas para la acción. 

http://issuu.com/amnistia/docs/acuerdo_comunitarios_de_convivencia 

BARRETO, L. y Rivera, S. (2009). Una mirada a la impunidad en el Sistema Penal 

Oral acusatorio en Colombia. Ministerio del Interior y Justicia. Editorial Milla LTDA. 

www.mij.gov.co/econtent/library/documents/DocNewsNo1813DocumentNo2779.P

DF 

BLAIR, E. (2009). Aproximación teorética al concepto de violencia: avatares de 

una definición. Política y Cultura, otoño 2009, núm. 32, pp. 9-3.  

http://www.scielo.org.mx/pdf/polcul/n32/n32a2.pdf 

COELLO, A. (1995). “Morón”, Cronista de Juan José Mora. 
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title 

COELLO, A. (2003) “Crónicas desde Morón” Cronista de Juan José Mora. 

http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos%C3%A9_Mora 

COELLO, A. (2005). “Morón, Auge y Caída del Paludismo en Venezuela”, Cronista 

de Juan José Mora.  
 http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos%C3%A9_Mora 

BENEDICT, R. (1934). La Antropología y el anormal. Cátedra de historia 

antropológica. Departamento de Ciencias Antropológicas. Facultad de Filosofía y 

Letras. Universidad de Buenos Aires.  
http://www.filo.uba.ar/contenidos/carreras/antropo/catedras/hist_teoria_antropologica/sitio/

pdf/Benedict.pdf 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://issuu.com/amnistia/docs/acuerdo_comunitarios_de_convivencia
http://www.mij.gov.co/econtent/library/documents/DocNewsNo1813DocumentNo2779.PDF
http://www.mij.gov.co/econtent/library/documents/DocNewsNo1813DocumentNo2779.PDF
http://www.scielo.org.mx/pdf/polcul/n32/n32a2.pdf
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos�_Mora
http://www.juanjosemora.com.ve/wiki/index.php?title=Juan_Jos�_Mora
http://www.filo.uba.ar/contenidos/carreras/antropo/catedras/hist_teoria_antropologica/sitio/pdf/Benedict.pdf
http://www.filo.uba.ar/contenidos/carreras/antropo/catedras/hist_teoria_antropologica/sitio/pdf/Benedict.pdf


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

283 

DE Michiel, M. (1997). Lotman y Bajtín: el diálogo en el umbral. Escritos, Revista

del Centro de Ciencias del Lenguaje. Número 15-16, enero-diciembre. (págs. 147-

164). 

http://www.buap.mx/portal_pprd/work/sites/escritos/resources/LocalContent/36/1/1

47-164.pdf 

DUNO-GOTTBERG, L. (2013) “Malas conductas” nuevos sujetos de la política 

popular venezolana”. Espacio Abierto Cuaderno Venezolano de Sociología. ISSN 

1315-0006 / Depósito legal pp. 199202ZU44. Vol. 22 No. 2 (abril-junio): 265 – 275. 
http://revistas.luz.edu.ve/index.php/ea/article/view/14212 

Educación social de Brasil: el Milagro de Candeal. 
http://www.pedagooogia3000.info/web/boletin/Boletin02s2.htm 

ESPAÑA, L. Inhabilitados para pacificar. 9 de marzo de 2012. Sección: Global y 

Social. http://www.analitica.com/va/sociedad/articulos/4819462.asp 

FROMM, E. El miedo a la libertad. Editorial Paidos. Buenos Aires. 

http://www.mediafire.com/view/y8n538ad8dy6xrs/FROMM_El_Miedo_A_La_Libert

ad.pdf 

GONZÁLEZ, M. El arte como medio de expresión política. 

http://www.javeriana.edu.co/politicas/publicaciones/documents/2.El.arte.pdf 

HONNETH, A. The struggle for recognition. (1996) 

http://books.google.co.ve/books?id=VgdFeCSlJcoC&printsec=frontcover&dq=honn

eth+struggle&hl=es&sa=X&ei=kh2yUv-

BLci6kQew54GICA&ved=0CDIQ6AEwAA#v=onepage&q=honneth%20struggle&f=f

alse 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://www.buap.mx/portal_pprd/work/sites/escritos/resources/LocalContent/36/1/147-164.pdf
http://www.buap.mx/portal_pprd/work/sites/escritos/resources/LocalContent/36/1/147-164.pdf
http://revistas.luz.edu.ve/index.php/ea/article/view/14212
http://www.pedagooogia3000.info/web/boletin/Boletin02s2.htm
http://www.analitica.com/va/sociedad
http://www.analitica.com/va/sociedad
http://www.analitica.com/va/sociedad
http://www.analitica.com/va/sociedad/articulos/4819462.asp
http://www.mediafire.com/view/y8n538ad8dy6xrs/FROMM_El_Miedo_A_La_Libertad.pdf
http://www.mediafire.com/view/y8n538ad8dy6xrs/FROMM_El_Miedo_A_La_Libertad.pdf
http://www.javeriana.edu.co/politicas/publicaciones/documents/2.El.arte.pdf
http://books.google.co.ve/books?id=VgdFeCSlJcoC&printsec=frontcover&dq=honneth+struggle&hl=es&sa=X&ei=kh2yUv-BLci6kQew54GICA&ved=0CDIQ6AEwAA#v=onepage&q=honneth struggle&f=false
http://books.google.co.ve/books?id=VgdFeCSlJcoC&printsec=frontcover&dq=honneth+struggle&hl=es&sa=X&ei=kh2yUv-BLci6kQew54GICA&ved=0CDIQ6AEwAA#v=onepage&q=honneth struggle&f=false
http://books.google.co.ve/books?id=VgdFeCSlJcoC&printsec=frontcover&dq=honneth+struggle&hl=es&sa=X&ei=kh2yUv-BLci6kQew54GICA&ved=0CDIQ6AEwAA#v=onepage&q=honneth struggle&f=false
http://books.google.co.ve/books?id=VgdFeCSlJcoC&printsec=frontcover&dq=honneth+struggle&hl=es&sa=X&ei=kh2yUv-BLci6kQew54GICA&ved=0CDIQ6AEwAA#v=onepage&q=honneth struggle&f=false


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

284 

HUERTA, A. La construcción social de los sentimientos según Pierre Bourdieu. 

IBEROFORUM. Revista de Ciencias Sociales de la Universidad Iberoamericana. 

Año III, No 5. Enero-Junio 2008. pp. 1-11. México  

http://www.uia.mx/actividades/publicaciones/iberoforum/5/pdf/abigailh.pdf 

HUERTA, A. El habitus y el trabajo profesional de las mujeres. Una perspectiva 

desde Pierre Bourdieu. IBEROFORUM. Revista de Ciencias Sociales de la 

Universidad Iberoamericana. Año V, No 9. Enero-Junio 2010. pp. 89-99. México  

http://www.uia.mx/actividades/publicaciones/iberoforum/9/pdf/VOCES%20Y%20C

ONTEXTOS/5.%20ABIGAIL%20HUERTA%20ROSAS-

IBEROFORUM%20NO.%209.pdf 

JOSEPH BEUYS: cada hombre es un artista.
http://josephbeuysquotes.wordpress.com/category/plastica-social/ 

KESSLER, G. (2011). La extensión del sentimiento de inseguridad en América 

Latina: Relatos, acciones y políticas en el caso argentino. Revista de Sociología e 

Política, vol. 19, núm. 40, octubre, pp. 83-97. Universidade Federal do Paraná. 

Curitiba, Brasil 

 http://www.redalyc.org/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=23821151007 

LÓPEZ, M. Joseph Beuys: el arte como creencia y como salvación. 

http://es.scribd.com/doc/97611348/PDFbeyus-El-Arte-Como-Creencia-y-Salvacion 

NÁJERA, E. (2006). La hermenéutica del sí de Paul Ricouer. Entre Descartes y 

Nietzsche. Cuadernos de filosofía y ciencia, # 36. (p. 73-83). 

http://www.uv.es/sfpv/quadern_textos/v36p73-83.pdf 

PDVASA-INTEVEP (1997) Campos petrolíferos de Venezuela. Códigos geológicos 

de Venezuela.  http://www.pdvsa.com/lexico/camposp/cp059.htm.  

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://www.uia.mx/actividades/publicaciones/iberoforum/5/pdf/abigailh.pdf
http://www.uia.mx/actividades/publicaciones/iberoforum/9/pdf/VOCES%20Y%20CONTEXTOS/5.%20ABIGAIL%20HUERTA%20ROSAS-IBEROFORUM%20NO.%209.pdf
http://www.uia.mx/actividades/publicaciones/iberoforum/9/pdf/VOCES%20Y%20CONTEXTOS/5.%20ABIGAIL%20HUERTA%20ROSAS-IBEROFORUM%20NO.%209.pdf
http://www.uia.mx/actividades/publicaciones/iberoforum/9/pdf/VOCES%20Y%20CONTEXTOS/5.%20ABIGAIL%20HUERTA%20ROSAS-IBEROFORUM%20NO.%209.pdf
http://josephbeuysquotes.wordpress.com/category/plastica-social/
http://www.redalyc.org/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=23821151007
http://es.scribd.com/doc/97611348/PDFbeyus-El-Arte-Como-Creencia-y-Salvacion
http://www.uv.es/sfpv/quadern_textos/v36p73-83.pdf
http://www.pdvsa.com/lexico/camposp/cp059.htm


Al
qu

im
ia

 S
oc

ia
l 

285 

RIVAS, P. (2002). Del Laberinto se sale por arriba. http://www.archivochile.com/

Archivo_Mir/otros_doc_sobre_el_mir/mirotrosdocsobre0009.pdf

RODGERS, D. (2004). Haciendo del peligro una vocación: la antropología, la 

violencia y los dilemas de la acción participante.  

http://www.criminologia.net/pdf/reic/ano2-2004/a22004art3.pdf 

ROLDÁN, C. La voluntad de poder como arte en Nietzsche. En: Investigartes.com. 

Revista de Arte, educación y filosofía. #0. Enero (2010). 

http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id

=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73 

SARRIUGARTE, I. El Chamán Joseph Beuys: del ritual alquímico al cristiano. Liño, 

Revista anual de Historia del Arte. N# 14. Universidad de Oviedo. Asturias. 

http://www.unioviedo.es/reunido/index.php/RAHA/article/view/385 

SILVA, A. y GROSS, M. (2003). La violencia soportada. Fermentum. Revista 

Venezolana de Sociología y Antropología, vol. 13. # 37. Universidad de Los Andes. 

Venezuela. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=70503709 

VÁSQUEZ, A. Joseph Beuys: de la antropología al concepto ampliado del arte. 

http://www.homines.com/arte_xx/joseph_beuys/index.htm 

WIKIPEDIA (2013). Tribu. http://es.wikipedia.org/wiki/Tribu 

www.bdigital.ula.ve

Reconocimiento

http://www.criminologia.net/pdf/reic/ano2-2004/a22004art3.pdf
http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73
http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73
http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73
http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73
http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73
http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73
http://www.investigartes.com/inicio/index.php?option=com_content&view=article&id=59:la-voluntad-de-poder-como-arte-en-nietzsche&catid=37&Itemid=73
http://www.unioviedo.es/reunido/index.php/RAHA/article/view/385
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=70503709
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=705
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=705
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=705
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=70503709
http://www.homines.com/arte_xx/joseph_beuys/index.htm
http://es.wikipedia.org/wiki/Tribu



