
 

 

ISSN: 2343-6271 

ISSN-E: 2739-0004 

http://perspectivas.unermb.web.ve/index.php/Perspectivas/index 

 Recibido: 2025/10/10  Aceptado: 2025/11/30 

P
ág

in
a 

1
2
1

 

 

Javier Iniesta: imágenes totémicas 
 

Javier Iniesta: totemic images  

 
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.18096501 

 

 
Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo1 

Correo: leopoldotilleria@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5630-7552 

Universidad Bernardo O’Higgins (UBO) 

Santiago Región Metropolitana, Chile. 

 

 

Resumen 

 

A partir de la filosofía del arte, se examinan dos obras del artista visual español contemporáneo Javier 

Iniesta. Tales obras, son un dibujo en bruto sobre papel y un dibujo realizado con pluma y tinta. La tesis 

del ensayo sugiere que la estética que sirve de fundamento a la obra de Iniesta se expresaría en un estilo 

artístico que podría llamarse místico-metafísico. Con apoyo en Sloterdijk (2020) y en Cavallé (2006; 

2008), los principales resultados identifican lo místico y lo metafísico con los conceptos de conocimiento 

sobrenatural y filosofía de la religión, respectivamente. Asimismo, se considera el arte del español como 

la manifestación de una práctica cuasi meditativa que encarnaría el mundo de la filosofía perenne. Y esto, 

considerando al tótem –o imagen del superser- como una suerte de estructura icónica de la representación, 

y al totemismo, como un Principio determinante del desdoblamiento de esta representación. 

Palabras clave: Javier Iniesta, metafísica, misticismo, tótem. 

 

Abstract 
 

Based on the philosophy of art, two works by the contemporary Spanish visual artist Javier Iniesta are 

examined. These works are a rough drawing on paper and a drawing made with pen and ink. The thesis 

of the essay suggests that the aesthetics underlying Iniesta’s work would be expressed in an artistic style 

that could be called mystical-metaphysical. With support from Sloterdijk (2020) and Cavallé (2006; 

2008), the main results identify the mystical and the metaphysical with the concepts of supernatural 

knowledge and philosophy of religion, respectively. Likewise, the art of the Spaniard is considered as 

the manifestation of a quasi-meditative practice that would embody the world of perennial philosophy. 

                                            
1 Doctor en Filosofía. Magíster en Filosofía. Docente-investigador.  

Sección: Ensayo   2026, enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 

https://orcid.org/0000-0001-5630-7552


     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
2

 

And this, considering the totem -or image of the superbeing- as a sort of iconic structure of representation, 

and totemism, as a determinant Principle of the unfolding of this representation. 

 

Keywords: Javier Iniesta, metaphysics, mysticism, totem. 

 

Introducción 

 

Si, como dice el filósofo Sloterdijk (2020), el arte puede probar que es imprescindible si –y porque- 

en el seno de la moderna cultura de la voluntad encarna la forma más significativa de acceder a la 

dimensión de la presencia mental, será tarea del filósofo del arte, entre otros, dilucidar cómo el arte 

encarna esta misteriosa forma y, sobre todo, descubrir qué se quiere decir con aquello de presencia 

mental. Con este afán, he querido realizar este ensayo en torno a la obra del artista español 

contemporáneo Javier Iniesta, quien, con sus cuadros al borde del primitivismo, parece ser un terreno 

fértil para someter a prueba esta suerte de conjetura universal del filósofo de Karlsruhe. Por lo mismo, 

he creído apropiado plantear la siguiente tesis del ensayo: “La estética que sirve de fundamento a la obra 

visual de Javier Iniesta se expresa en un estilo artístico que podemos llamar místico-metafísico”.  

La elección del caso no ha sido apurada ni menos azarosa. Al contrario, responde al legítimo interés 

de la filosofía del arte de observar, más allá de los recovecos regionales que van desde el neobarroco 

hasta las estéticas feministas, pasando por el decolonialismo, el surrealismo y el realismo mágico, en qué 

están las artes visuales del otro lado de nuestro hemisferio, considerando que este ejercicio es de una 

asepsia estética no sólo deseable sino necesaria en tiempos de una virtual pandemia museológica. Dice 

Sloterdijk (2020): “[…] habrá un arte que se acomode a uno de los muchos calendarios de problemas, 

tanto regionales como individuales, a planes cronológicos de catástrofes o a proyectos New Age; un arte 

de la impaciencia y del disfrute inmediato, un arte del no-saber-qué-más-hacer y de la absoluta reducción, 

un arte de la redención para el fin de los tiempos o un arte que en alguna parte querrá empezar de nuevo 

de una manera arbitraria” (p. 382).  

Precisamente, el ensayo pretende dilucidar si la obra de Iniesta se inscribe en esta especie de 

futurología dictada por el germano o, por el contrario, ya ha adoptado ese enigmático papel de encarnar 

la forma más significativa de acceder a la dimensión de la presencia mental. De ahí que no sea un asunto 

menor, ni menos baladí, la inclusión en la tesis de los términos místico y metafísico, en especial porque 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
3

 

derivan de una primera aproximación a la serie de obras que el español tiene colgadas en su Instagram y 

de la revisión de algunas tiendas virtuales que muestran parte de su creación. Como sea, el género del 

retrato, al que respondería la estética del hispano, ya nos avisa de que el problema, en principio, no es el 

de la representación sino más bien el del estilo o estilos de su figuracionismo.  

De esta laya, el escrito se organiza como sigue: introducción, desarrollo del caso (donde se 

presentarán las dos obras escogidas como parte de la muestra), conclusiones, agradecimientos y 

referencias. 

1. Encuadre teórico 

 
Como se sospechará, uno de los autores que forma la columna vertebral de mi ensayo es el filósofo 

alemán Peter Sloterdijk, básicamente a partir de su obra El imperativo estético, de 2020. También la 

forma, y yo diría de una manera aún más esencial, la filósofa española Mónica Cavallé por medio de sus 

textos La sabiduría recobrada. Filosofía como terapia, de 2006, y La sabiduría de la no-dualidad, de 

2008. Ambos prismas constituyen una suerte de torres almenadas de mi escrito, en especial por el giro 

que sus planteamientos representan respecto de la actualidad de una filosofía del arte que, como dos 

fuerzas tectónicas que van en sentidos opuestos, se desplaza o hacia una dispersión liderada por la 

Everyday Aesthetics o hacia un pensar anclado en los salones del museo y en su hábitat cercano a la idea 

de una cueva sepulcral. 

En cualquier caso, lo que no pretendo es que mi ensayo se transforme en una crítica de arte, pues 

el valor de nuestra observación se juega precisamente en la transparencia de una analítica en la que el 

arte del español podría estar vinculado, más de lo que suponemos, con lo que perfectamente podríamos 

denominar arte ancestral latinoamericano. 

Queda, por último, la definición conceptual de los términos místico y metafísico, las claves de la 

tesis. Comenzaremos con el concepto de misticismo, en realidad, con uno de los cientos que la filosofía 

del ser y la filosofía de religión se han venido disputando más o menos desde el mismo momento en que 

se pudo hablar sistemáticamente de una filosofía del ser y de las religiones. Místico, dicho acotadamente, 

se refiere a lo que resulta del discurrir correctamente sobre Dios, y en cuyo discurrir están comprometidas 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
4

 

la fe (el conocimiento revelado), el conocimiento natural (la argumentación lógica), así como el 

conocimiento sobrenatural (la contemplación) del ente divino (Redmond, 2009). 

Metafísico o metafísica, en cambio, tiene que ver, en un sentido débil, en cuanto ontología, con 

una clase de sabiduría que no lleva implícita ninguna actitud dogmática por encima de los saberes 

científicos. En un sentido fuerte (o trascendente), por el contrario, la metafísica se ha refugiado en las 

filosofías de las religiones, manteniéndose sin embargo la nota de pretender para ella un valor de 

conocimiento, si no superior, sí al menos, diferente y autónomo, en relación al conocimiento científico 

(Quintanilla, 1976). 

2. Metodología  

En cuanto al método desarrollado, se recurrió, dado el carácter de la muestra, al método de caso 

único (Stake, 2007), correspondiendo éste al artista español Javier Iniesta2. El muestreo aplicado fue el 

de tipo teórico (Valles, 2003) y consideró dos obras del artista: Ibaritisianaaa, de 2024, dibujo en bruto 

sobre papel, y Buwattor, de 2024, dibujo con pluma y tinta. Además, y siguiendo a Flyvbjerg (2006), el 

caso escogido cumple al mismo tiempo con el criterio de caso paradigmático, lo que significa que 

hipotéticamente permitiría construir una metáfora3 relevante sobre el ámbito de interés del estudio.  

3. Análisis de las obras 

El modo de proceder en esta sección será el siguiente: tomaré cada una de las obras elegidas y, 

luego de una breve analítica de su representación formal, intentaré argumentar con apoyo en nuestro 

encuadre teórico de qué manera la presentación de ambas piezas pudiese sostener la validez de la tesis 

del ensayo. Ahora bien, es bastante obvio que el género del retrato se muestra acá con una fisonomía del 

todo distinta e independiente a cómo la tradición lo ha venido entendiendo y mostrando, y es justo por 

                                            
2 El artista visual Javier Iniesta autorizó por escrito, vía Instagram, el uso en esta publicación de las dos obras que aquí se 

analizan. 
3 Como modo de fijar un criterio aceptable del concepto de metáfora, incorporaré el provisto por Ricoeur (2006), quien plantea 

que la metáfora no existe por sí misma, sino dentro y a través de una interpretación. Dicha interpretación presupone una 

literalidad que se autodestruye en una contradicción significativa y, a la vez, performativa. Es este proceso de autodestrucción 

y creación el que impone una especie de extensión del significado de las palabras, gracias al cual podemos comprender cuándo 

una interpretación literal transformada en metáfora sería, valga la redundancia, literalmente disparatada.  



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
5

 

ello que el estilo figuracionista de Iniesta pareciera expresarse en un estilo o dos sub-estilos como el 

misticismo o la metafísica que nos resultan de lo más heterodoxos y atrayentes. 

Ibaritisianaaa  

Iniesta denomina con este extraño título a la primera obra que analizaremos. Se trata de un dibujo 

en bruto sobre papel hecho en modo vertical, y que muestra una figura de forma semi-humana, pero con 

atributos físicos ajenos a nuestra naturaleza. Podría, pues, fácilmente confundirse con una figura de 

fantasía o con una alegoría ancestral de algún grupo primitivo o, incluso, con la imagen intimidante de 

un tótem4 de guerra. Como sea, y esto es de Perogrullo, en ningún caso con un retrato como el que la 

tradición artística nos tiene acostumbrados, cualquiera sea la época en que aquél fue presentado por su 

autor o descubierto por generaciones posteriores. 

La imagen (ver Figura 1) es una especie de superser, que parece estar mirando de frente al 

espectador sobre un fondo ocre blancuzco. Posee, en principio, tres caras, una de ellas, la principal o la 

frontal, formada por cuatro ojos como los de los humanos, aunque sin los detalles anatómicos 

correspondientes, tratándose de una figura elaborada de manera fantástica o alegórica, como decía. Sus 

otras dos caras o cabezas laterales muestran sus perfiles idénticos y su único ojo a la vista, conectado por 

encima de la cara frontal por una suerte de tubo achurado con líneas transversales pobremente depuradas. 

Sobre la cara principal, están dibujados otros dos ojos, en cuyo centro se ve algo similar a un plato 

volador, lo que ya nos da una perspectiva aún más fantasiosa o surrealista de la composición. 

El resto del cuerpo de este raro ser, tiene cuatro brazos y una parte inferior sin definición anatómica, 

al menos no humana, desde donde nos mira un ojo similar a los otro 14 con que Iniesta ha diseñado 

Ibaritisianaaa. El par de brazos superiores que salen del tronco de la imagen, forman una «U» recta, para 

                                            
4 El tótem es un símbolo que representa espiritualmente a un grupo de personas (como los clanes), y que además simboliza el 

vínculo de sangre que une a todos los integrantes de un determinado grupo social. Por otro lado, el tótem incluye varios 

significados y atributos, para cada sociedad con la que se vincula. Así, el totemismo, concretamente, engloba todas aquellas 

creencias y manifestaciones, tanto espirituales como sociales, que se asocian al tótem. Dicho globalmente, el totemismo se 

configura como un sistema de creencias religiosas, políticas y sociales en torno al tótem, pero también entorno a las tribus y 

los pueblos primitivos que hay detrás de él. Desde el prisma del totemismo, el tótem constituye el principio de un determinado 

grupo humano, el cual, a su vez, desciende de ese tótem. El término y fenómeno del totemismo proviene de la cultura ojibwa, 

la cual, por su parte, proviene de la América del Norte. Sin embargo, también se han podido constatar indicios del totemismo 

en una gran variedad de continentes, sociedades humanas y eras, vale decir, a lo largo de toda la evolución humana (Ruiz, 

2020). 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
6

 

terminar en sendas manos decoradas con diminutas orlas en color rojo que unen cada brazo y sus dedos 

en punta. Los ojos que están dibujados en la parte superior de estos brazos, son en realidad cuatro ojos 

escalonados, que, como mirándonos fijamente, exponen un rostro de perfil que el artista ha teñido con 

pequeños óvalos negros.  

Se trata, entonces, de una imagen achurada en bruto, tal como se indica en la ficha técnica del 

cuadro, que impresiona no por su cuidado cromatismo, sino por la fantástica combinación forma-color 

que Iniesta ha logrado con un certero posicionamiento de algunas formaciones ambivalentes y su 

puntilloso (y casi “infinito”) relleno con óvalos, círculos y rayas en distintas direcciones. 

Figura 1. Ibaritisianaaa 

 
Ibaritisianaaa (2024), Javier Iniesta, Dibujo en bruto sobre papel, 29,7 x 42 cm. 

(Iniesta, 2025b). 

 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
7

 

Curiosamente, esta forma de figuracionismo hace ver al ser dotado de un extraño poder y 

magnificencia. Algo más: su boca, dejada sin trazar ni colorear (el color que emerge de ella es el ocre 

claro del fondo de la obra), delinea una gran «O» que advierte del temple de este dios venido de fuera o 

de este guerrero que amenaza con arremeter en defensa de su clan. 

Esta última observación da pie para atrevernos a conjeturar que la obra de Iniesta reúne en su 

estética tanto el atributo de misticismo como el de una metafísica trascendente. El primero, puesto que, 

aunque no se trata de una obra de arte que aspire, por lo pronto, a discurrir nada sobre la existencia de 

Dios, sí podemos afirmar que es literalmente una expresión de un cierto conocimiento sobrenatural, o, 

mejor dicho, una invitación a contemplar al presunto dios de 17 ojos, cuatro brazos y múltiples caras, 

revelado por el figuracionismo del español en negro, rojo y ocre blanquecino.  

El segundo atributo ontológico, el de una metafísica trascendente, adquiere valor desde la 

perspectiva de una especie de filosofía de la religión, en el sentido de que, tanto si el diseño representara 

tanto un dios como un tótem de guerra, la imagen exhibe un valor de conocimiento diferente y autónomo 

respecto del conocimiento científico, llámese éste maquinaria de guerra, construcción de fortalezas 

(incluyendo iglesias o estructuras ceremoniales) o artefactos de arte o de decoración (bélica o no), como 

estandartes, blasones, emblemas o divisas. Tal como lo ratifica Cavallé (2006): 

Efectivamente, si damos por supuestas estas acepciones de «filosofía» y de «religión» [las 

declaradas oficiales por la tradición], tendremos que admitir que ambas empresas pertenecen 

a esferas distintas. Ahora bien, conviene advertir que, para la mayoría de las civilizaciones 

orientales, para la cultura occidental antigua, y para ciertas tradiciones occidentales 

heterodoxas de conocimiento –algunas de las cuales han pervivido hasta nuestros días al 

margen de la filosofía y la religión oficiales-, esta escisión carece de sentido. […] En su 

sentido original, ambos términos equivalían a lo que aquí hemos denominado «sabiduría», y 

poco tenían que ver con lo que dichos vocablos han llegado a significar para nosotros. (p. 66) 

¿No es acaso esto, como juntura originaria de filosofía y religión, lo que nos ofrece Ibaritisianaaa 

como expresión de un arte místico-metafísico? Lo que nos obliga a seguir preguntando, ahora con 

relación a la conjetura de Sloterdijk (2020), si Ibaritisianaaa, como un ejemplo del arte contemporáneo, 

puede probar que es imprescindible, y si, fruto de esto, «encarnaría la forma más significativa de acceder 

a la dimensión de la presencia mental». Lo dicho no quiere decir otra cosa, siguiendo al de Karlsruhe, 

que el arte moderno se ha transformado en una suerte de conciencia descentrada, es decir, aquella forma 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
8

 

de conciencia en la que el yo –o el sí-mismo, en la nomenclatura de Holzapfel (2018)-, “[…] se diluye 

en un estado de entrega sin un punto central” (Sloterdijk, 2020, p. 396).  

O, lo que sería lo mismo, que el arte ha creado el modo de ser propio de la meditación, esto es, el 

más importante conjunto de prácticas cuasi meditativas de la tradición moderna: una escuela de yoga 

occidental que es sensual y espiritual, al mismo tiempo. En definitiva, la forma más efectiva de tantrismo5 

occidental, o sea, “una disciplina amoral no dualista en la que es bueno todo lo que la intensidad de un 

acontecer carente de sujeto autoriza con el sello de la verdad” (Sloterdijk, 2020, p. 396). ¿Es eso 

realmente Ibaritisianaaa? ¿Una forma simbólica en la que somos llevados a una especie de meditación 

con visos de sensualidad y espiritualidad? Por último, y tomando postura frente a la “conjetura 

Sloterdijk”, ¿qué otros términos podríamos usar para referirnos a lo místico y a lo metafísico implicados 

en el concepto de arte de nuestra tesis, sino los de espiritualidad y sensualidad, propia y respectivamente?  

Buwattor 

En Buwattor (ver Figura 2), un dibujo en bruto con pluma y tinta, la representación es similar en 

composición y cromatismo a la pieza recién analizada. En apariencia, se trata de una estructura con una 

mayor fisonomía totémica, con seis rostros que, dado el singular figuracionismo de Iniesta, se muestran 

entrelazados, superpuestos y confundidos para lograr un impacto visual casi mágico. Con un colorido 

expresado en tonos rojo, verde, azul y negro sobre un fondo blanco, las líneas del tótem van haciendo 

surgir paulatinamente las figuras que esta cabeza gigante parecía esconder. Si bien la mitad superior de 

este cuadrado repleto de zarcillos está conformada únicamente por dos ojos inmensos como de mosca, 

en los que prevalecen líneas concéntricas en tonalidades verdes y negras, su mitad inferior es más 

compleja en cuanto a diseño y presenciación de colores.  

                                            
5 “Tantra [el concepto base del tantrismo] es el nombre de los antiguos textos de transmisión oral (parampará) del período 

preclásico de la India, por lo tanto, de hace más de 5.000 años. Más tarde algunos de esos textos fueron escritos y se tornaron 

libros o escrituras secretas del hinduismo. Secretas porque eran de tendencia matriarcal, orientación que fue violentamente 

reprimida después de la llegada de los arios, más o menos por el 1500 a.C. En aquella lejana época de origen del Tantra, 

alrededor de 3000 a.C., la India estaba habitada por el pueblo drávida, cuya sociedad y cultura eran matriarcales, sensoriales 

y desrepresoras. Por eso se dice que eran un pueblo tántrico, o shakta, ya que esta filosofía se caracteriza principalmente por 

esas tres cualidades” (DeRose Method, s.f.). 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
2
9

 

Partamos diciendo que podría tratarse sólo de un gran rostro con dos ojos verdes como de humanos. 

Sin embargo, como en aquellas imágenes usadas por algunas escuelas de psicología moderna, también 

podría tratarse de dos caras de perfil, en las que cada ojo referido sería el ojo que correspondería al perfil 

que se le está “dando” al espectador. En tal sentido, la forma de estos dos rostros perfilados sería muy 

similar a los mostrados por Iniesta en Ibaritisianaaa, lo que habla de la obvia pertenencia de ambas obras 

a un mismo estilo estético. Ahora, justo en medio del dibujo inferior, hay una pequeña figura con forma 

humana, entera (lo cual ya es una novedad en la pluma de Iniesta), con sus “cuatro brazos” abiertos hacia 

los costados en línea recta, y como albergando en su propia parte inferior un “nuevo” rostro deforme, 

donde las únicas pistas posibles para mantener esta perspectiva son las dos articulaciones pintadas en 

rojo y extendidas a la altura de una hipotética pelvis. 

Figura 2: Buwattor 

 
Buwattor (2024), Javier Iniesta, Dibujo con pluma y tinta, 29,7 x 42 cm. 

(Iniesta, 2025a). 

 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
3
0

 

El resto de las líneas y formaciones que componen los rostros del gran tótem, está ornamentado 

con espirales, orlas, ondas y rayas, con predominio de los azules, rojos y verdes. Un último detalle 

propiamente del estilo de la obra: la distancia (breve, pero distancia, al fin y al cabo) observada entre los 

lindes de esta gran cabeza principal y los bordes del cuadro, es decir, el fondo visible del dibujo, se ve, 

en esta ocasión, intervenida por el artista por una suerte de línea ondulada continua que tiende a 

confundirse (especialmente en la parte baja, donde se aprecian varios “renglones”) con algún tipo de 

escritura o mensaje. No estoy en condiciones de desechar esta hipótesis, aunque si fuese de veras un 

mensaje, es el propio Iniesta quien tendría la última palabra. De cualquier modo, un código en el borde 

de la obra, cifrado o no, sólo le agregaría –como un mensaje en una botella- más interés a la 

representación de Buwattor. 

Pues bien, ¿cuál es la propedéutica de este dibujo tan decorado y al mismo tiempo tan encriptado? 

¿Nos conduce a ratificar nuestra tesis o alguna parte de ella? Conviene, pues, reiterarla: “La estética que 

sirve de fundamento a la obra visual de Javier Iniesta se expresa en un estilo artístico que podemos llamar 

místico-metafísico”.  

La respuesta a estas preguntas (las decisivas con relación a esta segunda obra) podría ser un calco 

de lo explicado en el análisis de Ibaritisianaaa. En efecto, más allá de facilitar nuestra observación 

puramente composicional, la conjetura de la “gran cabeza de tótem” nos da indicios del compromiso de 

un misticismo y de una metafísica tan trascendente6 como en el dibujo anterior. Claro, porque desde la 

perspectiva de lo místico, una de las primeras posibilidades que se configuran en torno a la creación de 

un tótem es precisamente la de la representación de un sistema de creencias religiosas (Ruiz, 2020). De 

hecho, el misticismo que parece encandilarnos con esta enorme imagen primitiva, a lo que de verdad nos 

                                            
6 Nos parece el momento preciso de incluir las fecundas observaciones de Lévy-Strauss (1997) sobre el desarrollo del arte 

precolombino que pudo observar en algunas zonas del Brasil. Dice el antropólogo francés: “Esta técnica tan característica [la 

del desdoblamiento de la representación], que hallamos en el arte de la China arcaica, entre los primitivos de Siberia y en 

Nueva Zelanda, aparece también en el otro extremo del continente americano, entre los indios caduveo […]. No se trata de 

tatuajes, sino de pinturas que deben ser renovadas a los pocos días, y que se hacen con una espátula de madera humedecida 

en jugos de frutos y hojas salvajes. Las mujeres que se pintan mutuamente el rostro (y que en otra época pintaban también a 

los hombres), no trabajan siguiendo un modelo, sino que improvisan dentro de los límites de una compleja temática 

tradicional. Entre los cuatrocientos diseños originales recogidos en el lugar en 1935, no hallé dos que fueran iguales. Las 

diferencias, sin embargo, no se deben tanto a una renovación de los elementos, cuanto a la disposición, siempre nueva, de 

elementos fundamentales: espirales simples y dobles, plumeados, volutas, grecas, zarcillos, cruces y pavesas. (Lévy-Strauss, 

1997, pp. 272-273). 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
3
1

 

conduciría –aunque la hipótesis correcta fuese la del mero testimonio de la misma sangre del clan o de 

la tribu- es a la valoración o veneración del diseño primigenio del tótem como monumento de equilibrio:  

Cada clan tiene su propio escudo, que incorpora tanto su animal de clan como su mitad. 

El equilibrio, por encima de todo, es la prioridad al tallar tótems y emparejar animales. 

Esta sensación de equilibrio se mantiene mediante la unión de “animales pasivos y 

agresivos”. Los animales pasivos y agresivos pueden identificarse intuitivamente según 

si son depredadores en la naturaleza. Por ejemplo, el lobo es un animal agresivo, mientras 

que el castor es un animal pasivo, lo que significa que ambos podrían ser compatibles 

para emparejarse. La combinación de mitad, animal de clan y un equilibrio mantenido 

entre animales pasivos y agresivos es generalmente la forma en que se diseña un tótem. 

(Pembroke, 2021). 

 

Por lo mismo, me atrevería a decir con relación a la dimensión metafísica de este tótem arquetípico 

que la fractura conceptual a la que nos lleva, esa que nos hace dudar de si se trata propiamente o no de 

un tótem, y, seguido de ello –siéndolo-, de si se trata de uno de guerra o uno de representación de un clan 

o tribu o una especie de estandarte de una determinada religiosidad, o, incluso, de un tótem como 

marcador de tumba, ha sido causada por el presunto conocimiento científico depositado sobre un tipo de 

práctica ancestral, donde es más probable aplicar un sistema estético que uno geométrico. Y eso, creo 

yo, es lo que inspira Buwattor. 

Este ejemplo, que podría enfrentar estética y geometría, equivale esencialmente a la misma cesura 

que es vista por Cavallé (2006) a guisa del enfrentamiento real entre filosofía especulativa y filosofía 

perenne. De hecho, como sostiene la filósofa, podríamos volver a repasar la historia del pensamiento, 

viéndola a través de los ojos de la sabiduría, discerniendo lo que en ella es filosofía perenne y lo que no 

lo es, advirtiendo que la filosofía teórica y la filosofía sapiencial son actividades distintas, y recobrando 

y reinterpretando, de este modo, aquello que, siendo sabiduría, se ocultó como tal.  

Estas impresiones, propias de las reverberaciones místicas y metafísicas de esta suerte de poste 

heráldico dibujado por Iniesta, pudieran bastar para justificar lo medular de nuestra tesis. Sin embargo, 

no hay que olvidar que, en su sentido más profundo, nuestra suposición se basa, a su vez, en el 

planteamiento de Sloterdijk (2020) acerca de lo imprescindible que es hoy el arte para acceder a una 

eventual dimensión de la presencia mental. Y nos preguntábamos, sobre el final del análisis anterior, si 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
3
2

 

este mismo arte encarnaría, como práctica cuasi meditativa, es decir, en la forma más efectiva de 

tantrismo occidental, esta especie de conciencia descentrada del ser humano. 

En otras palabras, si el arte, o la estética que subyace a ésta como base sensible, constituiría un 

principio más profundo aún que la pura complacencia de las formas o el color, de tal suerte que nos 

permitiese dar con esta entrada a la dimensión de la presencia mental. La respuesta, considerado o no el 

tótem como estructura icónica de la representación, viene dada por la aceptación de la forma de relación 

de la obra con su entorno. Y este nuevo relacionamiento, en el que está implicado nuestro yo con el 

cosmos a partir de la creación o la contemplación de la obra, no es otro, como veíamos, que el del ser 

propio de la meditación, el que viene, por su parte, a quedar determinado por la forma más sabia de 

desdoblamiento de la representación. Al respecto, las palabras de Cavallé (2006) parecen las de una 

pitonisa:  

Análogamente, todas las grandes tradiciones sapienciales han hablado de un Principio 

único, esencia y sustento último de cuanto es, e Inteligencia rectora del cosmos. No lo 

veían. Era invisible, inefable. Pero a la vez, sí lo veían: el cosmos entero, el mundo en 

toda su gradación –desde las realidades más groseras hasta las más sutiles- era la 

evidencia de ese Principio único, su manifestación. Dicho Principio no ha sido para la 

sabiduría, por ello, un postulado o una hipótesis teórica. […] Pues el mundo mismo es su 

rostro, su evidencia, de un modo análogo a como, por ejemplo, el declinar de los 

organismos físicos es la evidencia y la manifestación de lo que llamamos tiempo, por más 

que el tiempo como tal sea en sí mismo inaprensible. (pp. 79-80) 

 

Tal principio, parafraseando a Sloterdijk (2020), no es otro que el de la intransitividad del 

acontecimiento irrepresentable. 

Consideraciones finales 

 

- En primer lugar, quisiera referirme al aserto de Sloterdijk (2020) de que el arte podría probar que es 

imprescindible y que, al mismo tiempo, encarnaría la forma más significativa de acceder a la dimensión 

de la presencia mental. No siendo nuestra tesis, es, sin embargo, su fundamento. Pues bien, enfrentarnos 

a la obra de arte, si seguimos tanto a Sloterdijk (2020) como a Cavallé (2006; 2008), nos condiciona de 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
3
3

 

tal manera que es como si nuestro propio ser se diluyera7. En tal sentido, sería un ejercicio 

ontológicamente imprescindible (o una nueva manera de concebirnos y de mirarnos, más allá de la forma 

estratégica con que la modernidad nos ha moldeado como modelo de valoración y de comprensión). Esta 

dimensión de la presencia mental de la que nos habla el filósofo alemán, no sería otra cosa que el estado 

de ruptura con esa especie de claustrofobia ontológica a la que nos ha sometido la mercantilización del 

arte y el velo de la filosofía explicativa como el único modo de ver y entender el cosmos. El arte, 

concebido de esta forma, y aunque Sloterdijk (2020) no lo plantee exactamente así, sería, entonces, la 

terapia más significativa de la post-posmodernidad. 

- Nuestra tesis se ha visto ratificada cabalmente. En efecto, postulamos al inicio que la estética que 

servía de fundamento a la obra visual de Javier Iniesta se expresaba en un estilo artístico que podíamos 

llamar místico-metafísico. Si se mira esta afirmación con cuidado, el problema filosófico no estaba 

puesto en el concepto de estética o en la naturaleza de ésta, sino más bien en el modo en que tal 

sensibilidad adquiría la esencialidad de una obra de arte. La analítica de Ibaritisianaaa y de Buwattor 

nos permitió, pues, constatar, por la vía de la elucidación visual y por la de la confrontación con nuestro 

encuadre teórico, que tanto el andar místico como el metafísico conformaban, por así decir, las columnas 

de Hércules de nuestra tesis. En ambos casos, es decir, con cargo a la concesión de estos dos principios 

trascendentales, se llegó a la versión definitiva de la comprensión de la obra del español como aquel 

referente pontificado por Sloterdijk (2020) y como la manifestación de una práctica cuasi meditativa 

alojada en el mundo de la filosofía perenne. 

- Así, la presunta religiosidad que pudieran representar ambos dibujos, así como su pertenencia al 

mundo natural (por sobre su encriptada clasificación, incluso bajo la forma de un tótem, en el mundo 

científico-especulativo), es decir, su profundidad místico-metafísica, no nos muestra sino lo que a estas 

alturas pudiésemos llamar la única verdad revelada: la de que ambas obras, o la obra entera de Iniesta o 

                                            
7 Dejo acá el lúcido comentario de Cavallé (2008): “El yo desasido, decíamos, es el yo que no quiere nada, que no sabe nada, 

que no es nada. También esto puede expresarse así: el yo desasido es el yo que ya no se vivencia a sí mismo como agente o 

actor, como sujeto hacedor. Y, de igual modo en que dijimos que para entender correctamente este “no querer”, “no saber” y 

“no ser nada” era preciso hacerlo al modo no-dual (no como los referentes duales del querer, saber y ser), también este “no 

ser el hacedor” ha de ser entendido al modo no-dual: no-hacedor no es el yo que no actúa, sino que el que atestigua en sí la 

acción y la inacción sabiéndose más allá de ambas” (p. 557). 



     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
3
4

 

el arte en general, no reflejan otra cosa, con un guiño a Cavallé (2006), sino la intuición del Principio 

único como fuente de vida: el de la Inteligencia cósmica. 

- Nos resta, entonces, sugerir aquellas metáforas que nos parecen las más relevantes a la luz del 

desarrollo del ensayo. Estas serían: 

a) La pintura facial como terapia. 

b) Los dibujos en bruto de Iniesta: tótems heráldicos de una desconocida raza no humana. 

c) Religiosidad y Filosofía, las columnas de Hércules del arte ancestral de Javier Iniesta. 

d) El arte de Iniesta: la representación como desdoblamiento de la representación. 

e) Javier Iniesta: viajero de un tiempo etnológico. 

Agradecimientos 

Al viaje en el tiempo que nos propuso Javier Iniesta, con un recorrido por cabezas gigantes, tótems 

y viajeros extraterrestres… Al viaje por la verdad del arte.  

Referencias 
 

Cavallé, M. (2006). La sabiduría recobrada. Filosofía como terapia. Martínez Roca. 

Cavallé, M. (2008). La sabiduría de la no-dualidad. Kairós. 

DeRose Method (s.f.). Tantra. https://www.derosemethod.cl/tantra/ 

Flyvbjerg, B. (2006). Five misunderstandings about case-study research. Qualitative Inquiry, 12, (2), 

219-245. https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1077800405284363 

Holzapfel, C. (2018). Nada. Ril. 

Iniesta, J. [@javier_iniesta_art]. (14 de abril de 2025) (a). Buwattor Available 29,7 x 42 cm. 11.7 x 16.5 

in (2024) #outsiderart #artbrutartist #artbrut 

#dessincontemporain#artcollector#drawingoftheday#artcontemporary #instart #visionaryartist 

#selftaughtartist [Imagen]. Instagram. https://www.instagram.com/p/DIa4KDHIwbC/ 

Iniesta, J. [@javier_iniesta_art]. (15 de abril de 2025) (b). Ibaritisianaaa Available 29,7 x 42 cm. 11.7 x 

16.5 2024. #outsiderart #artbrutartist #artbrut 

#dessincontemporain#artcollector#drawingoftheday#artcontemporary #instart #visionaryartist 

#selftaughtartist [Imagen]. Instagram. https://www.instagram.com/p/DIdlmJJINos/ 

Lévy-Strauss, C. (1997). Antropología estructural (E. Verón, trad.). Altaya. 

Pembroke, H. (21 de mayo de 2021). La historia y el significado de los tótems. Alaska Wildlife Alliance. 

https://www.akwildlife.org/news/the-history-and-significance-of-totem-poles 

https://www.derosemethod.cl/tantra/
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1077800405284363
https://www.instagram.com/p/DIa4KDHIwbC/
https://www.instagram.com/p/DIdlmJJINos/
https://www.akwildlife.org/news/the-history-and-significance-of-totem-poles


     
 

 

Perspectivas. Revista de Historia, Geografía, Arte y Cultura. 2026/enero-junio, Vol. 14, Núm. 27, 121-135 - Venezuela 

Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo  

Javier Iniesta: imágenes totémicas 

P
ág

in
a 

1
3
5

 

Quintanilla, M. A. (Dir.). (1976). Diccionario de filosofía contemporánea. Sígueme. 

Redmond, W. (2009). Lógica y mística. Progreso espiritual y progreso filosófico. Diánoia, 54, (62), 73-

90. https://doi.org/10.21898/dia.v54i62.256 

Ricoeur, P. (2006). Teoría de la interpretación (G. Monges, trad.). Siglo XXI. 

Ruiz, L. (3 de abril de 2020). Totemismo: características de este fenómeno cultural. Psicología y Mente. 

https://psicologiaymente.com/cultura/totemismo 

Sloterdijk, P. (2020). El imperativo estético (J. Chamorro, trad.). Akal. 

Stake, R. (2007). Investigación con estudio de casos (R. Filella, trad.). Morata. 

Valles, M. (2003). Técnicas cualitativas de investigación social. Síntesis. 

 

Declaración de conflicto de intereses y originalidad 

 

Conforme a lo estipulado en el Código de ética y buenas prácticas publicado en Perspectivas. Revista 

de Historia, Geografía, Arte y Cultura, el autor Tillería Aqueveque, Leopoldo Edgardo declara al 

Comité Editorial que no tiene situaciones que representen conflicto de interés real, potencial o evidente, 

de carácter académico, financiero, intelectual o con derechos de propiedad intelectual relacionados con 

el contenido del ensayo: Javier Iniesta: imágenes totémicas, en relación con su publicación. De igual 

manera, declara que, este trabajo es original, no ha sido publicado parcial ni totalmente en otro medio de 

difusión, no se utilizaron ideas, formulaciones, citas o ilustraciones diversas, extraídas de distintas 

fuentes, sin mencionar de forma clara y estricta su origen y sin ser referenciadas debidamente en la 

bibliografía correspondiente. Consiente que el Comité Editorial aplique cualquier sistema de detección 

de plagio para verificar su originalidad. 

 
 

 

 

 
 

https://doi.org/10.21898/dia.v54i62.256
https://psicologiaymente.com/cultura/totemismo

